
CHE COSA CERCATE?
Le catechesi del Vescovo Roberto con gli adulti  

«Tutto ciò che serve». Pregare il Padre (Mt 6,9-13)
Materiale per l’approfondimento

***

Papa Francesco, Udienza Generale, 20 marzo 2019

Catechesi sul “Padre nostro”: Sia fatta la tua volontà
Cari fratelli e sorelle, buongiorno! 
Proseguendo le  nostre  catechesi  sul  “Padre nostro”,  oggi  ci  soffermiamo sulla  terza 
invocazione: «Sia fatta la tua volontà». Essa va letta in unità con le prime due – «sia 
santificato il tuo nome» e «venga il tuo Regno» – così che l’insieme formi un trittico: «sia  
santificato il tuo nome», «venga il tuo Regno», «sia fatta la tua volontà». Oggi parleremo 
della terza. 
Prima della cura del mondo da parte dell’uomo, vi è la cura instancabile che Dio usa nei  
confronti  dell’uomo  e  del  mondo.  Tutto  il  Vangelo  riflette  questa  inversione  di 
prospettiva. Il peccatore Zaccheo sale su un albero perché vuole vedere Gesù, ma non sa 
che, molto prima, Dio si era messo in cerca di lui. Gesù, quando arriva, gli dice: «Zaccheo, 
scendi subito,  perché oggi devo fermarmi a casa tua».  E alla fine dichiara: «Il  Figlio 
dell’uomo infatti è venuto a cercare e a salvare ciò che era perduto» (Lc 19,5.10). Ecco la 
volontà di Dio, quella che noi preghiamo che sia fatta. Qual è la volontà di Dio incarnata 
in Gesù? Cercare e salvare quello che è perduto. E noi, nella preghiera, chiediamo che la 
ricerca di Dio vada a buon fine, che il suo disegno universale di salvezza si compia, primo, 
in ognuno di noi e poi in tutto il mondo. Avete pensato che cosa significa che Dio sia alla 
ricerca di me? Ognuno di noi può dire: “Ma, Dio mi cerca?” - “Sì! Cerca te! Cerca me”: 
cerca ognuno, personalmente. Ma è grande Dio! Quanto amore c’è dietro tutto questo. 
Dio non è ambiguo, non si nasconde dietro ad enigmi, non ha pianificato l’avvenire del 
mondo  in  maniera  indecifrabile.  No,  Lui  è  chiaro.  Se  non  comprendiamo  questo, 
rischiamo di non capire il  senso della terza espressione del “Padre nostro”. Infatti,  la 
Bibbia è piena di espressioni che ci raccontano la volontà positiva di Dio nei confronti del 
mondo. E nel  Catechismo della Chiesa Cattolica troviamo una raccolta di citazioni che 
testimoniano questa fedele e paziente volontà divina (cfr nn. 2821-2827). E San Paolo, 
nella  Prima Lettera a Timoteo,  scrive:  «Dio vuole che tutti  gli  uomini  siano salvati  e 
giungano alla conoscenza della verità» (2,4). Questa, senza ombra di dubbio, è la volontà 
di Dio: la salvezza dell’uomo, degli uomini, di ognuno di noi. Dio con il suo amore bussa 
alla porta del nostro cuore. Perché? Per attirarci; per attirarci a Lui e portarci avanti nel  
cammino della salvezza. Dio è vicino ad ognuno di noi con il suo amore, per portarci per 
mano alla salvezza. Quanto amore c’è dietro di questo! 

1



Quindi, pregando “sia fatta la tua volontà”, non siamo invitati a piegare servilmente la 
testa, come se fossimo schiavi. No! Dio ci vuole liberi; è l’amore di Lui che ci libera. Il  
“Padre  nostro”,  infatti,  è  la  preghiera  dei  figli,  non  degli  schiavi,  ma  dei  figli  che 
conoscono il cuore del loro padre e sono certi del suo disegno di amore. Guai a noi se,  
pronunciando queste parole, alzassimo le spalle in segno di resa davanti a un destino che 
ci ripugna e che non riusciamo a cambiare. Al contrario, è una preghiera piena di ardente 
fiducia in Dio che vuole per noi il bene, la vita, la salvezza. Una preghiera coraggiosa, 
anche combattiva, perché nel mondo ci sono tante, troppe realtà che non sono secondo 
il piano di Dio. Tutti le conosciamo. Parafrasando il profeta Isaia, potremmo dire: “Qui, 
Padre, c’è la guerra, la prevaricazione, lo sfruttamento; ma sappiamo che Tu vuoi il nostro 
bene, perciò ti supplichiamo: sia fatta la tua volontà! Signore, sovverti i piani del mondo, 
trasforma le spade in aratri e le lance in falci; che nessuno si eserciti più nell’arte della 
guerra!” (cfr 2,4). Dio vuole la pace. 
Il “Padre nostro” è una preghiera che accende in noi lo stesso amore di Gesù per la 
volontà del Padre, una fiamma che spinge a trasformare il mondo con l’amore. Il cristiano 
non crede in un “fato” ineluttabile. Non c’è nulla di aleatorio nella fede dei cristiani: c’è 
invece una salvezza che attende di manifestarsi nella vita di ogni uomo e donna e di 
compiersi  nell’eternità.  Se  preghiamo  è  perché  crediamo  che  Dio  può  e  vuole 
trasformare la realtà vincendo il male con il bene. A questo Dio ha senso obbedire e 
abbandonarsi anche nell’ora della prova più dura. 
Così è stato per Gesù nel giardino del Getsemani, quando ha sperimentato l’angoscia e 
ha pregato: «Padre, se vuoi, allontana da me questo calice! Tuttavia, non sia fatta la mia, 
ma la tua volontà» (Lc 22,42). Gesù è schiacciato dal male del mondo, ma si abbandona 
fiducioso all’oceano dell’amore della volontà del Padre. Anche i martiri, nella loro prova, 
non ricercavano la morte, ricercavano il dopo morte, la risurrezione. Dio, per amore, può 
portarci a camminare su sentieri difficili, a sperimentare ferite e spine dolorose, ma non 
ci abbandonerà mai. Sempre sarà con noi, accanto a noi, dentro di noi. Per un credente 
questa, più che una speranza, è una certezza. Dio è con me. La stessa che ritroviamo in 
quella parabola del Vangelo di Luca dedicata alla necessità di pregare sempre. Dice 
Gesù: «Dio non farà forse giustizia ai suoi eletti, che gridano giorno e notte verso di lui? 
Li farà forse aspettare a lungo? Io vi dico che farà loro giustizia prontamente» (18,7-8).  
Così è il Signore, così ci ama, così ci vuole bene. Ma, io ho voglia di invitarvi, adesso, tutti 
insieme a pregare il Padre Nostro. E coloro di voi che non sanno l’italiano, lo preghino 
nella lingua propria. Preghiamo insieme. 

***

2



Andrea Grillo, Domande al Padre: La forma cristiana del pregare. (pp. 10-12). 

La preghiera del Padre nostro
La preghiera del Padre nostro si presenta come la sintesi di tutto il Salterio, compendio 
dell’intera rivelazione biblica e dell’universale invocazione umana, consegnataci in sette 
domande  nella  tradizione  evangelica.  La  preghiera  che  recitiamo  proviene  dalla 
tradizione  matteana,  formulata  secondo  la  struttura  letteraria  bipartita,  piramidale  e 
ascensionale. Lo schema delle sette domande (tre più quattro) raccoglie e indirizza quello 
che possiamo chiedere. Non si tratta di recitare formule ma di diventare la parola del 
Signore:  non  dire  parole,  ma  dirsi  nella  Parola.  È  questo  l’impegno  orante  spesso 
dimenticato a causa del nostro vociare veloce e distratto; una vera piaga cancerogena 
delle nostre assemblee cristiane. Già san Cipriano lo denunciava come fastidio di Dio. 
«Che il padre riconosca le parole del Figlio suo quando noi preghiamo»; «Non facciamo 
svolazzare al  vento le nostre preghiere con voci  confuse, né esibiamo con loquacità 
tumultuosa una petizione che Dio raccomanda. Egli non ascolta la voce, ma il cuore, non 
facciamo richieste assordanti». 
La  preghiera  del  Signore  ha  come inizio  il  vertice  ideale:  «L’uomo  nuovo,  rinato  e 
restituito  al  suo Dio».  L’evangelista Giovanni  ci  ricorda che si  tratta  di  un cammino: 
accogliendo Gesù, il Figlio fatto uomo, noi riceviamo dalla sua pienezza le potenzialità 
necessarie per diventare figli di Dio, un dono, una grazia incessante e in progressione. 
L’avventura umana parte dal basso e risale lentamente verso la meta, in virtù dell’azione 
amante di Dio mediata da Gesù e dallo Spirito. Proviamo a invertire il numero delle sette 
richieste del Padre nostro: mettendole in ordine vedremo come si parte, con la prima, 
dalla base dell’esistenza umana per giungere, con la settima, al vertice del cammino: 1) 
Liberaci dal maligno. 2) Non farci test di fedeltà. 3) Perdonaci 4) Donaci il pane eucaristico 
5) Realizza per noi il Regno 6) Con la tua azione amante 7) Perché portiamo impressi i  
segni della tua santità. L’avventura dell’uomo pasquale
 Come si  può notare, il  Padre nostro disegna la vocazione fondamentale dell’uomo, 
quella che ingloba tutte le altre, e si esprime come preghiera pasquale. Punto di partenza 
è l’uomo che deve essere liberato dalle forze distruttive che richiamano l’oscurità delle 
acque prima della creazione, la dimensione caotica del maligno che minaccia l’avventura 
umana e cosmica. L’esistenza si configura anche come riserva di forze distruttive e ogni 
crescita  incontra  ostacoli,  povertà  radicali,  incertezze  e  cedimenti.  Per  questo  (nella 
seconda domanda) chiediamo al Signore che abbia viscere di pazienza e non ci faccia 
test  prematuri  di  fedeltà.  Nella  terza  domanda  lo  supplichiamo  perché  continui  a 
perdonarci, ricreandoci e offrendoci sempre la possibilità di una nuova ripartenza. La 
quarta domanda pone al centro la memoria del pane della Pasqua: donaci il pane per 
vivere, soprattutto il pane del cammino pasquale verso la liberazione piena. Le quattro 
domande  raccolgono  la  totalità  delle  nostre  necessità  orizzontali  e  ci  lanciano  con 
un’accelerazione vertiginosa verso le tre domande che sfiorano la trascendenza. Nella 
quinta domanda chiediamo a Dio Padre che realizzi per noi il suo sogno di bene, il suo 
progetto.  Il  termine greco  thelema indica il  disegno luminoso che Dio,  come Padre 
Madre, mai potrà rinunciare ad attuare per i suoi figli. Ed ecco la sesta domanda: venga 

3



su di  noi  il  tuo regno, la  tua azione amante e compi il  tuo sogno. Infine,  la settima 
domanda: imprimi incessantemente in noi i tuoi valori, perché la nostra umanità possa 
visualizzare la qualità luminosa della tua vita.

***

Da José Tolentino Mendonça, Padre Nostro che sei in Terra, ed. Qiqajon

Egli ha desiderato che chiamassimo “Padre Nostro” il suo stesso padre.
Il  battesimo non ci rende addetti,  simpatizzanti,  servi o militanti  di Gesù. e non ci fa 
neanche scoprire Gesù soltanto come una personalità straordinaria che ha segnato la 
storia per sempre, fissandoci in una sorta di ammirazione da spettatori di fronte a lui 
punto per ricordare una delle più belle espressioni del Nuovo Testamento, che è usata 
nella Lettera agli Ebrei, possiamo dire che il battesimo ci rende compagni di Gesù Cristo 
(“Siamo Infatti diventati compagni di Cristo” Eb 3,14).
Compagni, perché? Citando ancora la Lettera agli Ebrei: siamo suoi compagni perché 
egli non si vergogna di chiamarci fratelli (“Non si vergogna di chiamarli fratelli, dicendo: 
“Annuncerò il tuo nome ai miei fratelli”: Eb 2,11-12). Gesù quando parlava di Dio non 
diceva mai "nostro Padre”. Parla con frequenza di Dio, è vero, come “mio Padre”, o ancora 
“il Padre del cielo”. Ma, quando insegna il Padre Nostro ai discepoli, Gesù dice: "Padre 
Nostro”, come volendo spiegare il mistero di comunione che ci rende uniti a lui. Quando 
preghiamo  il  Padre  Nostro,  siamo  davvero  partecipi  di  Cristo.  Il  suo  essere,  il  suo 
cammino, il suo stile diventano i nostri, perché “suo Padre” è "nostro Padre”. Cioè, Gesù 
condivide con noi la sua architettura vitale e interiore, la sua ossatura interna, colui verso 
il quale egli continuamente si volge. Dice il Prologo del Vangelo di Giovanni: "A quanti 
però credono in lui, ha dato potere di diventare figli di Dio” (Gv 1,12). E come scrive 
Agostino, nel suo commento al Pater, "Gesù volle che chiamassimo nostro Padre il suo 
stesso  Padre”.  In  effetti  Gesù  non  ci  trasmette  formule,  Gesù  ci  introduce  in  una 
dimensione esistenziale e pratica,  ci  dà accesso a un'esperienza filiale.  Gesù non ci 
consegna un sapere. Ci dà il sapore di Dio. Un assaporare. (...)
Perché non esiste altro modo di essere cristiano. Non esiste altro modo per rendere il 
Regno presente nel mondo, se non partendo dal di dentro, impregnati, trasfigurati da 
Dio, vivendo di Dio e di Dio solo. (...)
E’ spiritualmente disastrosa l’idea che si è diffusa nella visione corrente dell’esistenza 
cristiana,  secondo  la  quale  quando  pecchiamo  Dio  si  allontana  da  noi.  Come  se 
succedesse una specie di  eclissi  di  Dio.  Non può essere!  Al  contrario:  è necessario 
affermare che quando pecchiamo Dio si getta al nostro collo. Dio non ci lascia; Dio 
aumenta il suo amore per noi. Dio spande la sua tenerezza, Dio ci fa segno, Dio ci supplica 
di aprire gli occhi, di ritornare in noi stessi e recuperare le forze… Ed è esattamente 
perché Dio si getta al nostro collo, come qualcuno che ci ama assolutamente, qualcuno 
che, come dice la parabola,  “ci  ricopre di  baci”  (Lc 15,20),  che possiamo far ritorno 
all'abbraccio paterno.

***

4



Da  fr.  Beppe  Giunti  e  fratelli  briganti,  “Padre  Nostro  che  sei  in  galera”  I  carcerati 
commentano la preghiera di Gesù, Messaggero di Sant’Antonio Editrice 2018 (pp 59-
61)

SIA FATTA LA TUA VOLONTA’
Spesso  gli  ambienti  devoti  leggono  questa  esclamazione,  questo  impegno,  questo 
auspicio come ultima spiaggia quando le cose vanno male. Una disgrazia, una malattia, 
un progetto fallito: e va buo', «sia fatta la volontà di Dio». Come se lui fosse un ragioniere 
dei  malanni,  un  impiegato  dell'ufficio  che  deve  distribuire  sinistri  all'umanità.
Nei Vangeli non appare mai questa immagine di Dio, comoda per scaricare su di lui le 
tensioni, per avere un bersaglio delle nostre bestemmie e magari per trovare a buon 
mercato una scusa per abbandonare la pratica cristiana o, addirittura, la fede personale. 
In verità Gesù proclama in modo esplicito e senza possibili fraintendimenti Qual è la 
volontà di Dio. Sentiamo un po'.

Che cosa vi pare? Se un uomo ha cento pecore e una di loro si smarrisce, non  
lascerà le novantanove sui monti e andrà a cercare quella che si è smarrita? In verità 
io vi dico se riesce a trovarla, si rallegrerà per quella più che per le novantanove che 
non si erano smarrite. Così è la volontà del padre vostro che è nei cieli, che neanche 
uno di questi piccoli si perda (Mt 18,12-14).

E ancora: 
Tutto ciò che il Padre mi dà, verrà a me: colui che viene a me io non lo caccerò fuori,  
perché sono disceso dal cielo non per fare la mia volontà, ma la volontà di colui che 
mi ha mandato. E questa è la volontà di colui che mi ha mandato: che io non perda 
nulla  di  quanto egli  mi  ha dato,  ma che lo risusciti  nell'ultimo giorno.  Questa  
infatti è la volontà del Padre mio: che chiunque vede il Figlio e crede in lui abbia  
la vita eterna; e io lo risusciterò nell'ultimo giorno (Gv 6,37-40).

Queste affermazioni del Signore non lasciano spazio a interpretazioni doloriste per cui 
Dio sarebbe il dispenser dei dolori.  In realtà è l'immagine di un Padre che ha a cuore tutti 
i suoi figli, in particolare i piccoli. L'immagine della pecora smarrita che raccoglie su di sé 
tutta l'attenzione e la cura del pastore anche a scapito, si fa per dire, delle altre numerose 
al sicuro, ci rimanda a un Dio che non ragiona affatto alla nostra maniera. Noi faremmo 
un calcolo di interesse e per un 1% non andremmo certo a perdere tempo, energie, soldi. 
Salvo  poi  scoprire  che  le  cose  non stanno esattamente  così  perché,  uscendo dalla 
similitudine evangelica, la spesa fatta sul detenuto è un investimento e non una spesa; 
avrà un ritorno sociale buono per tutti perché abbassa la probabilità di recidiva e quindi 
le spese collegate a giustizia, detenzione, ecc. ecc. Oltre alla logica di Dio Padre per il 
quale i calcoli si fanno in un altro modo.
In tutti e due i passi si afferma che il Padre non vuole che nessuno si perda e che, in  
particolare, questa è una responsabilità, un compito affidato personalmente a Gesù: 

«Questa è la volontà di colui che mi ha mandato: che io non perda nulla di quanto  
egli mi ha dato» (Gv 6,39).

5



Purtroppo nella pancia di tanta gente l'istinto - perché non è un'idea - è invece, quello 
che, dopo aver rinchiuso qualcuno in galera, bisognerebbe gettar via la chiave e lasciar 
perdere quei cittadini la cui libertà viene giustamente «ristretta». «Ristretta», ma nella 
visione cristiana del mondo e della storia non abrogata in eterno. Infatti Gesù di Nazareth 
ha speso tutto quel poco che gli era rimasto da vivere proprio in mezzo fra due di loro 
portandone con sé uno. Oltretutto dobbiamo notare che anche lui è rappresentato come 
uno di loro e con tanto di documento plurilingue (in greco, latino ed ebraico) di condanna 
bene in vista e leggibile da tutti, come vediamo da sempre sui Crocifissi: INRI ( Iesus  
Nazarenus Rex Iudaeorum), cioè costui viene condannato a morte perché ha tentato di 
diventare re dei Giudei (Gv 19.19; Mt 27,37; Mc 15, 26; Lc 23, 38).
Se chi ha commesso crimini e sta pagandone un prezzo, che si spera equo, è visto dal 
padre come una delle piccole vite che Gesù non deve perdere, allora lo sguardo cambia, 
gli atteggiamenti, le strategie educative cambiano. Intanto una preghiera può andare 
dritta al suo cuore: «Caro Gesù non ci perdere, perché poi il Padre ti chiederà conto di 
noi, ti chiederà se hai fatto di tutto, se hai lasciato al sicuro il 99% per venire qui dentro 
dove siamo l'1% ». Insomma, la preghiera prende sul serio la parola del Vangelo. 

6


