
1 
 

Card. Roberto Repole, arcivescovo di Torino e vescovo di Susa, 
incontro di catechesi per adul� «Che cosa cercate?» 2/5 – secondo ciclo 

Chiesa del Santo Volto, 16 gennaio 2026 

 

«Tuto ciò che serve» 
Pregare il Padre (Mt 6,9-13) 

 

Volendo comprendere chi siamo, come uomini, nell’orizzonte della nostra fede cris�ana, scopriamo 
anzituto di non essere fruto del caso.  

Io sono una creatura di Dio, sono voluto e fato da Lui, sono costantemente mantenuto in vita da Lui. Una 
preghiera an�ca, pensando a tu� gli esseri viven� e in par�colare all’uomo, si rivolge a Dio con delle parole 
toccan�: «Se nascondi il tuo volto, vengono meno, togli loro il respiro, muoiono e ritornano nella loro polvere. 
Mandi il tuo spirito, sono crea�, e rinnovi la faccia della terra» (Sal 103). È un modo poe�co per dire che non 
siamo solo sta� crea� in un momento del passato, ma che in ogni istante, anche adesso, è l’alito e il respiro 
di Dio che ci permetono di essere vivi e di respirare.  

Io sono però, tra tu� gli esseri viven�, una creatura davvero speciale. Dio mi ha creato a sua immagine. 
Più precisamente, Dio mi ha creato pensando a Gesù, in atesa di Lui, ad immagine Sua. È quando Dio ha 
deciso di uscire nel vuoto del non Dio, è quando ha deciso che il suo Figlio eterno diventasse uomo, che crea 
me, che crea l’uomo. È dunque guardando a Gesù, alla sua vita, al suo messaggio, alla sua prassi, alla sua 
preghiera, al suo modo di vivere totalmente abbandonato nelle mani di Dio suo Padre … che scopro chi sono. 
Egli ha manifestato di essere il Figlio di Dio, di vivere nella nostra umanità la sua vita di Figlio di Dio. E anche 
noi uomini, crea� a sua immagine, scopriamo che siamo, in Lui e atraverso di Lui, figli di Dio. Anche noi 
abbiamo accesso ad un rapporto in�mo con Dio; anche noi siamo tanto più noi stessi quanto più ci sen�amo 
sostenu� e abbraccia� da Dio Padre e siamo abbandona� a Lui; anche noi ci sen�amo tanto più realizza� 
quanto più atraversiamo la vita sapendoci accompagna� da Gesù e fidandoci, con Lui e come Lui, di Dio che 
è nostro Padre. 

Non ci dovrebbe dunque stupire più di tanto il fato che quando, un giorno, i discepoli di Gesù gli 
domandano di insegnare loro a pregare, Gesù consegni ai suoi amici le parole che abbiamo appena ascoltato 
e che probabilmente conosciamo molto bene. Atraverso di esse, infa�, ci rivolgiamo a Dio non come ad un 
Essere superiore, ad una en�tà astrata. Ci rivolgiamo a Lui chiamandolo e riconoscendolo come Padre e 
«Padre nostro». Pregando così diciamo di percepirci, con Gesù e per mezzo di Lui, figli di Dio, di ricevere 
costantemente la sua vita di Padre e di avere con Lui un rapporto personale. Pregando così, diciamo di 
percepirci come unici, ma non soli: Dio è il Padre nostro, e dunque tra di noi siamo fratelli, tra noi circola la 
stessa vita di Dio. Io posso contare su di te e tu puoi contare su di me, io mi sento responsabile di te e so di 
essere custodito e amato da te.  

Non si trata dunque – come ci viene spesso di pensare – di una formula da imparare e recitare a memoria. 
Non possiamo ascoltare queste parole come se fossero semplicemente “una preghiera”, una tra le molte altre 
che possiamo fare. No: in queste poche parole è come racchiuso e condensato tuto l’insegnamento di Gesù 
sulla preghiera; in queste parole c’è come il canovaccio di ogni preghiera vera e auten�ca dei discepoli di 
Gesù. Qualcuno ha deto che nella preghiera del «Padre nostro» è riassunto tuto il Vangelo. È molto istru�vo 
il fato che Gesù dica di non pregare come fanno gli ipocri�, che pregano con l’intenzione di farsi vedere, e 
invi� a non sprecare le parole come fanno i pagani. Come a dire che con le parole del «Padre nostro» ci viene 
consegnato il modo proprio di pregare dei cris�ani, il proto�po e il significato di ogni loro preghiera. Certo, 



2 
 

noi dobbiamo imparare queste parole a memoria e siamo chiama� a recitarle almeno alcune volte al giorno, 
specie al ma�no quando ci svegliamo e alla sera prima di addormentarci. Ma ascoltando e recitando proprio 
queste parole impariamo poco per volta quale sia il senso della preghiera, quale significato abbia per noi 
esseri umani la preghiera, che cosa vi si esprime, come si debba pregare. 

Possiamo fare, in questo orizzonte, un paio di considerazioni che ci metono a contato con la parte più 
bella e profonda di noi stessi. 

Ci può fare anzituto rifletere un deto che alcuni cris�ani hanno coniato nell’an�chità. Dicevano: «I pesci 
nuotano, gli uccelli, volano, gli uomini pregano». È un deto piutosto intui�vo e facile da comprendere nel 
suo significato. Per noi uomini pregare è qualcosa di naturale, qualcosa di vitale, come lo è il volare per gli 
uccelli e il nuotare per i pesci. Poiché in Gesù siamo figli di Dio, non solo siamo vivi perché Dio Padre ci dona 
il suo respiro, ma ci manteniamo veramente vivi solo pregando, perché la preghiera è davvero il respiro 
dell’anima. Senza la preghiera siamo come dei pesci tol� dall’acqua o degli uccelli senza ali. Non siamo più noi 
stessi, siamo come mor�, siamo profondamente mor�fica�.  

Potrebbero sembrare considerazioni strane in un tempo come il nostro ipera�vo, dove tuto è funzionale 
e strumentale. In questo contesto parlare di preghiera sembra parlare di qualcosa che non ha importanza, di 
una perdita di tempo, di un tema su cui in tan� ambien� ci sembra di non essere nemmeno ascolta�. In realtà 
fa rifletere il fato che proprio oggi siano poi diffuse tante forme di meditazione, di spiritualità, di ricerca di 
benessere, di ascolto del creato. Forse questo ci dice che abbiamo davvero bisogno di spazi di silenzio e 
preghiera per rimanere vivi e per restare esseri umani. Forse questo bisogno ci fa percepire tuto il disagio 
che avver�amo nell’essere trata� come delle macchine che devono produrre, devono offrire delle 
prestazioni, che devono sempre essere all’altezza di qualche atesa. Il fato che, in mille modi, avver�amo 
ancora il bisogno di staccare e pregare dice che non ci rassegniamo ad essere trata� come delle fon� di da� 
u�li solo per orientare i consumi. Non ci rassegniamo neppure ad essere un fascio di reazioni chimiche, fisiche 
o biologiche. Una certa pervasività della tecnoscienza ci sta facendo credere, mentendo, che poiché si 
possono verificare delle mutazioni di �po fisico o chimico quando ci innamoriamo, quando viviamo dei legami 
in�mi o atendiamo e incontriamo una persona cara, allora tuto è riconducibile a quel �po di mutamento. 
Quasi che non fossimo invece capaci di coscienza, quasi che non fossimo capaci di elaborare in modo libero, 
unico e personale quel che accade, quasi che non fossimo capaci di ciò di cui una macchina non sarà mai 
capace, cioè di una capacità simbolica, che ci permete di sen�re il profumo di una rosa o di ascoltare una 
canzone e a�vare tuta una serie di connessioni e di emozioni e tuto un mondo interiore che nessuna 
macchina saprà mai produrre.  

Se sen�amo ancora un bisogno di silenzio e preghiera o se, semplicemente, s�amo ancora male quando 
ci mancano il silenzio e la preghiera, è perché lì troviamo l’ossigeno, senza il quale fa�chiamo a respirare e a 
vivere. 

Ma c’è una seconda considerazione che possiamo fare. Nel consegnarci questa preghiera Gesù ci permete 
di prendere in mano quello che è, probabilmente, il nostro �more più grande e il nostro desiderio più intenso. 
Alla fine ogni mio �more ha la sua radice nella paura di essere solo, di essere abbandonato in balia di me 
stesso, di non essere guardato con amore. E, all’inverso, ciò che più desidero è entrare in relazione con 
qualcuno, essere visto, rompere la solitudine e l’isolamento. Le parole che Gesù ci consegna ci permetono di 
entrare in un dialogo con il Padre. Nella preghiera scopro che Dio mi parla, che parla proprio a me, che mi 
dice che Lui non mi dimen�ca, mi ha in mente, mi accompagna, che Lui mi ha a cuore, che è Lui che rompe il 
mio isolamento. La preghiera è un dialogo all’interno di una relazione che nasce prima di tuto dall’ascolto di 
un Dio che desidera parlarmi, stare con me. Rahner ha definito l’uomo “l’uditore della Parola”. All’interno di 
questa relazione, anche io posso affidare a Dio ciò che vivo, ciò che più mi sta a cuore. Entro in relazione con 
Dio che si prende a cuore la mia vita, a cui posso affidare la mia esistenza.  



3 
 

La preghiera è fondamentalmente un dialogo in cui Dio mi parla e mi ascolta. 

 

Proprio perché pregare è un gesto che ci dis�ngue come esseri umani e proprio perché nella preghiera che 
ci ha insegnato Gesù viene espresso il modo precipuo di pregare dei cris�ani, non ci deve stupire che, 
rifletendo sulle richieste che facciamo con queste parole – anche senza pensarci – si esprima qualcosa di 
significa�vo di chi sia l’uomo, di chi sono io, di chi sono chiamato ad essere e diventare. 

Ci rivolgiamo anzituto a Dio chiamandolo «Padre nostro». Riconosciamo in questo modo che, guardando 
il suo Figlio Gesù, Dio ci accoglie come suoi figli, ci guarda con lo stesso amore e la stessa cura con cui guarda 
Gesù, desidera che diven�amo una cosa sola con Lui. Riconosciamo che quanto più siamo uni� a Lui, tanto 
più siamo anche uni� tra di noi; e tanto più, sopratuto, diven�amo uomini. Sulla scia di un mito tuto 
moderno, possiamo avere introietato che per essere veramente uomini o donne dobbiamo essere 
totalmente autonomi, dobbiamo contare unicamente su noi stessi. Possiamo così essere tenta� di ritenere 
che gli altri siano tu� dei concorren�. Sartre è arrivato a dire che l’altro è un inferno per me! In realtà quanto 
più ci muoviamo secondo ques� parametri tanto più diven�amo disumani; sopratuto, ci condanniamo alla 
solitudine e all’isolamento più profondi. Anche nel mondo della comunicazione diffusa, come è il nostro 
mondo. Spesso consta�amo che si possono avere anche mille conta� ed essere soli, perché non si entra in 
relazione vera e profonda con nessuno. Quando diciamo «Padre nostro» diciamo che siamo fa� per essere, 
uni� a Gesù, in una relazione in�ma con Dio Padre e in una relazione in�ma e fraterna con gli altri. E in questo 
dobbiamo essere lucidi: basta anche solo avere un’amica o un amico veri, con cui ci sen�amo davvero una 
cosa sola, per sperimentare che il cuore è pieno e appagato. Non è indispensabile avere migliaia di conta� o 
di relazioni… 

Preghiamo poi chiedendo: «Venga il tuo Regno, sia fata la tua volontà». Riconosciamo con queste parole 
che non è poi così vero che, per essere veramente realizza�, come donne e come uomini, dobbiamo fare 
sempre quello che vogliamo e, sopratuto, dobbiamo avere sempre tuto soto il nostro controllo. Quando 
viviamo con questo ateggiamento in realtà siamo spesso in preda all’ansia, ci troviamo a spendere mille 
energie per trovare un a�mo di pace; rischiamo di sen�rci frustra� e persino falli� quando le cose non vanno 
come le abbiamo programmate. In ogni caso, siamo sempre in balia degli even� perché per quanto 
controlliamo e decidiamo, molto di quello che accade non dipende da noi ed è fuori dal nostro controllo. 
Sopratuto in un contesto così complesso, come quello in cui s�amo vivendo: sono talmente tan� gli input 
che riceviamo e i pericoli possibili, che è assolutamente insensato pensare di controllare tuto. Le parole della 
preghiera ci dicono che il segreto della nostra umanità è altrove: sta nel percepire che la storia è nelle mani 
di Dio, che non è poi così decisivo il fato che controlliamo tuto, che ciò che conta davvero è la sua volontà, 
che è una volontà di bene e di vita per tu� e per ognuno. Il segreto della vita è dire: io mi affido a te, o Padre; 
so che qualunque cosa accada tu vuoi il mio bene e desideri la mia gioia, percepisco che voglio davvero il mio 
bene quando cerco e desidero quello che cerchi e desideri tu. 

Diciamo anche «non abbandonarci alla tentazione», ammetendo che siamo fragili ma che possiamo 
contare sulla presenza e la vicinanza di Dio. Non siamo perfe�: possiamo inciampare e cadere, possiamo 
talvolta sbagliare il bersaglio e cercare la vita là dove invece incontriamo solo la morte. Ma abbiamo la 
possibilità di riconoscerlo senza �mori; e sopratuto possiamo vedere che anche quando ci distacchiamo da 
Dio, Lui non si distacca da noi, ci è vicino, ci accompagna: se cadiamo ci rialza, se ci allontaniamo con�nua a 
tenderci la mano. 

Preghiamo chiedendo «il nostro pane quo�diano», prendendo coscienza del fato che anche la nostra vita 
è così fragile che, se non viene nutrita ogni giorno, non sopravvive e che per nutrirla è indispensabile la mano 
di Dio e quella di altre sorelle e fratelli. Possiamo essere tenta� di pensare che tuto dipenda da noi e che il 
nostro obie�vo sia di non aver bisogno di nessuno. Ma è la più grande illusione e la più grande povertà in cui 



4 
 

cadere: lo scopriamo quanto più invecchiamo e percepiamo il decrescere delle nostre energie e della nostra 
autosufficienza. Possiamo anche chiudere gli occhi e non vedere né la mano di Dio né quella degli altri. Ma 
senza di esse noi non sopravviveremmo neppure un giorno. 

Infine, chiediamo di essere «libera� dal male», esprimendo in questo modo che non siamo fa� per l’odio, 
la violenza, il dominio o il disprezzo dell’uno sull’altro; siamo fa� invece per amare e per essere ama�. E che 
c’è bisogno di un tempo in cui venga fata gius�zia vera del male che viviamo e da cui è assalita l’umanità!     

Ma se Gesù ci consegna la preghiera del «Padre nostro» e se è necessario ogni tanto trovare degli spazi di 
isolamento, di solitudine e di silenzio per entrare in relazione con Dio, per dare respiro all’anima e ritrovare il 
segreto del nostro essere donne e uomini, non è perché il resto della vita sia meno importante o sia privo di 
interesse. Al contrario: il momento della solitudine e della preghiera serve ad illuminare ogni altro a�mo 
della nostra vita. Preghiamo per trovare il senso profondo di tuto il tempo in cui non preghiamo, per vivere 
in pienezza ogni istante della nostra esistenza e ogni a�vità in cui siamo immersi ed impegna�. Ci potremmo 
anche esprimere in questo modo: di tanto in tanto, nella nostra se�mana e nelle nostre giornate, ci ri�riamo 
in preghiera perché tuta la nostra vita sia animata dallo Spirito di Gesù che ci permete di pregare. Perché 
tuta la nostra vita sia umana, perché spirituale, perché una preghiera costante e vivente. 

Nelle parole del «Padre nostro» ci percepiamo e cresciamo come figli di Dio Padre e fratelli tra noi. Ed è in 
questo stesso spirito che siamo chiama� a vivere il resto della nostra vita e delle nostre giornate. 

Preghiamo perché diven�no preghiera le relazioni in cui siamo immersi, perché non siano relazioni di 
dominio o di sudditanza, perché non siano vissute all’insegna del sospeto o della paura, perché non siano 
rappor� di compe�zione e, dunque, segna� dalla gelosia o dall’invidia. Preghiamo per incontrarci tra di noi in 
fiducia, con il desiderio di cercare il bene dell’altro, sperimentando che ogni altro è un fratello e non un nemico 
o un compe�tor. 

Preghiamo perché il lavoro che svolgiamo diven� il nostro modo di dire grazie a Dio per le capacità che ci 
dona e perché ci rende responsabili del des�no di questo mondo; e per poterci metere a servizio degli altri, 
con quello che sappiamo e quello che facciamo. 

Preghiamo per poter vivere anche i nostri amori più in�mi in un ateggiamento di affidamento a Dio e nella 
luce della sua presenza: quelli con i genitori, la moglie o il marito, i figli o i nipo�. 

Preghiamo perché il nostro posto nella società, nella vita della nostra cità e del nostro Paese sia vissuto 
con responsabilità, ricercando la voce dello Spirito perché ci indirizzi a vedere e perseguire il bene comune e 
non il nostro interesse individuale. 

Preghiamo perché tuta la nostra vita, in tute le sue fibre e in tu� i suoi a�mi, sia in defini�va la preghiera 
più bella rivolta a Dio. Possiamo infa� essere intelligen� o meno, capaci o meno capaci, più leader o più 
gregari, di successo o no… ma ciò che davvero conta di noi è quanto la nostra vita è vissuta in in�mità con Dio 
e con i fratelli. Se c’è questo, c’è tuto.  

Quando c’è questo, sperimen�amo tuta la felicità di cui disponiamo in questo nostro mondo. 


