.

. AL
bett:lmane = 2 CUORE
Qociali DELLA
DEI CATTOLICI IN ITALIA DEMOCRAZIA

TRIESTE 3 > 7 LUGLIO 2024

Lectio su Mc 13,33-37
p. Sabino Chiala

Il brano evangelico scelto per questa meditazione costituisce la conclusione dell’ul-
timo grande discorso di Gesu, secondo il vangelo di Marco, cui fa seguito dal racconto della
passione, morte e resurrezione.

Si tratta dunque di parole conclusive, che tuttavia non costituiscono il testamento del
Maestro. Tale funzione Gesu la affidera, poco oltre, non a delle parole ma un gesto. Quello
dell’'ultima cena, che riassume la sua intera vita: “Questo e il mio sangue, dell’alleanza (ter-
mine che la Vulgata traduce con “testamentum”)” (14,24).

Il testamento che lascia ai suoi, cio che lo leghera ad essi per sempre, non ¢ fatto di
parole di sapienza, ma ¢ il dono della sua stessa vita, sintetizzata nel gesto estremo della
consegna di sé come cibo che nutre e bevanda che disseta. Gesti non si congeda dai suoi come
un maestro di sapienza e significativamente non lascia nulla di scritto. Parla con la vita! La
sua signoria (la sua autorita) si esprime nella qualita della sua esistenza.

Ma allora come intendere questo ultimo discorso che I'evangelista Marco ci tra-
smette? Come indicazioni per vivere il tempo che sta tra la resurrezione e ascensione di Cri-
sto e il suo ritorno glorioso alla fine dei tempi. Indicazioni preziose per vivere il tempo della
storia, anche la nostra, cosi complessa e contradditoria, con le sue sfide e le sue opportunita.

In questa meditazione vorrei evocare brevemente quattro tratti che mi paiono descri-
vere altrettante dimensioni che il nostro brano suggerisce relativamente al modo in cui
siamo chiamati a vivere questo nostro tempo. Quattro tratti che definirei cosi: il clima, il
tempo, lo spazio e il compito.

Iniziamo dal clima, vale a dire il tono accorato delle parole di Gesu. In pochi versetti
si susseguono quattro imperativi, tutti volti a chiedere attenzione e vigilanza: “Guardate!
(ble,pete)”, “vegliate! (avgrupnei/te)” (13,33); e ancora: “rimanete svegli! (grhgorei/te)”, ri-
petuto due volte (13,35 e 37). Gli imperativi aprono e chiudono il nostro brano, che inizia
con: “Guardate!”; e termina con: “Rimanete svegli!”.

Perché tanta insistenza? Perché qui si annida il primo pericolo di una collettivita (co-
munita credente o societa civile): il pericolo della distrazione e dell’oblio. Prima qualita, in-
vece, di una comunita (e dunque primo requisito di una democrazia) € la responsabilita
dell’attenzione. Attenzione che questi quattro imperativi possono aiutarci a scandagliare e
approfondire, disponendosi in un crescendo significativo.

Il primo verbo chiede semplicemente di “guardare” (guardate!). Chiede I'impegno di
tenere gli occhi aperti! Di non vietarsi di vedere cio che accade. E di conseguenza chiede di
non negare ’evidenza, magari per preservare la propria quiete e il proprio presunto benes-
sere.

Frerts
50



AL

dettimane — CUORE
Qociali DELLA
DEI CATTOLICI IN ITALIA DEMOCRAZIA

TRIESTE 3 > 7 LUGLIO 2024

Il secondo verbo invita alla “veglia” (vegliate!). Non basta guardare: € poi necessario
restare in cio che si € visto, durare nell’azione del guardare. Non basta limitarsi a uno
sguardo sfuggente, ma € necessario rimanervi, interrogare cio che si vede, e anche occupar-
sene, “prendersene cura” (infatti uno dei significati del verbo greco qui impiegato: avgru-
pne,w & quello di “prendersi cura” di qualcosa).

Infine il terzo verbo, ripetuto due volte, € un quasi sinonimo del precedente. Tuttavia
e possibile cogliere in esso una sfumatura particolare: la capacita di restare svegli, di non
“cedere al sonno”. Come un’esortazione a non lasciarsi prendere dall’ottundimento, a restare
attenti, critici, non ottenebrati né abbagliati: coltivare la lucidita di chi sa ancora riconoscere
il valore delle cose, delle situazioni, delle parole; a mantenere viva la propria capacita critica.
Non adeguarsi! Non lasciarsi trascinare in facili accomodamenti e addomesticamenti.

Dietro ciascuno di questi imperativi scorgiamo dunque una possibile degenerazione
e un pericolo per il nostro vivere insieme. L’abbrutimento e lo sfilacciamento di un tessuto
comunitario passano attraverso questi cedimenti: si comincia col non voler guardare cio che
pure ¢ visibile; si passa al non voler capire, approfondire, cio che si vede; e infine si giunge
al non voler valutare con lucidita e senso critico quello che accade.

Ma perché tanta insistenza sull’attenzione? Questa domanda ci introduce al secondo
tratto che vorrei evocare dal nostro brano: quello che esso ci indica circa il tempo che ci &
dato di vivere.

In primo luogo, tanta insistenza a guardare e a rimanere svegli € giustificata dal fatto
che noi esseri umani siamo piu propensi al sonno che alla veglia. Il testo pero ci rivela un’al-
tra ragione piu precisa, che ¢ ripetuta per due volte: “Perché non conoscete quando (ouvk
oi;date ga.r po,te)...” (13,33 e 35). L’attenzione € necessitata da una non-conoscenza che ac-
comuna tutti gli esseri umani, talmente netta da essere ribadita per due volte.

Nel primo caso 'oggetto di tale ignoranza resta vago. Gesu dice: “Perché non cono-
scete quando e il momento” (13,33), o il “tempo opportuno (kairo,j)”. Nel secondo caso 'og-
getto dell’ignoranza € meglio specificato: “Perché non conoscete quando il padrone di casa
ritornera” (13, 35); qui il riferimento e al Figlio dell'uomo, il Messia Gesu, attesto per la fine
dei tempi.

L’attenzione é resa necessaria dal fatto che noi tutti viviamo in una condizione di igno-
ranza, o meglio di incertezza relativa: pur sapendo “cosa” ci attende - il ritorno del Figlio
dell'uomo - ne ignoriamo il “quando”.

Questo determina la qualita del tempo del credente, e dunque del tempo nel quale
siamo chiamati a edificare e vivere la nostra comunione, a organizzare il nostro vivere in-
sieme. Un tempo definito da due consapevolezze: conosciamo l’evento, ma ignoriamo il
tempo del suo compimento. Come a dire che I'orizzonte € ampio ma non incerto. La storia
ha molto di ignoto, ma al suo culmine, per chi crede, vi € il ritorno del Signore. Una promessa
che non svuota la storia ma le conferisce spessore, dandole una direzione.

Siamo cosi chiamati a vivere il tempo conoscendone il compimento, ma non i passi
necessari per giungervi, e in tale aporia si genera lo spazio in cui una qualsiasi comunita puo
edificare relazioni sane: fra un télos noto e un kairds ignoto.

Farty
50



AL

dettimane — CUORE
Qociali DELLA
DEI CATTOLICI IN ITALIA DEMOCRAZIA

TRIESTE 3 > 7 LUGLIO 2024

Per i cristiani il télos € costituito dalla promessa del Signore che ci viene incontro dalla
fine della storia. Una promessa troppo spesso dimenticata, eppure cosi importante. Per chi
crede altrimenti o non crede, tale orizzonte sara definito da altro, tra cui gli ideali che lo
animano o quel bene desiderabile senza il quale il mondo sprofonda nella barbarie, senza il
quale non ¢ possibile costruire un tessuto connettivo condiviso né si da cammino comune.

Il nostro tempo, definito dall’attesa, va abitato nella consapevolezza che noi tutti igno-
riamo molto, e dunque dobbiamo cercare insieme vie percorribili.

Il terzo tratto che emerge da queste parole di Gesu riguarda quello che egli, tramite
un’immagine, ci rivela circa lo spazio che abitiamo. Egli afferma: “E come un uomo, che &
partito dopo aver lasciato la propria casa” (13,34).

L’uomo di cui si parla e facilmente identificabile con il Figlio dell'uomo atteso alla fine
dei tempi, mentre la casa ¢ il mondo in cui ci troviamo a vivere. Ne risulta un’immagine
suggestiva, in cui noi esseri umani siamo rappresentati come ospiti di una casa che appar-
tiene a un Dio partito per un viaggio (avpo,dhmoj).

Tutti ospiti, dunque, in una casa che ci accoglie, ma non ci appartiene. Che ci ¢ stata
affidata in custodia. Appartiene invece a quel “padrone di casa (0" ku,rioj th/j oivki,aj)” che,
come si dice poco oltre, “ritornera” (13,35).

La consapevolezza di abitare uno spazio che non ci appartiene € un altro elemento
essenziale per edificare una sana convivenza: rispettosa della casa comune che ci accoglie,
come anche degli altri ospiti di quella medesima casa. Per i cristiani, poi, a questo si aggiunge
un tratto ulteriore: il mondo che ci ospita, per chi crede, non € solo “casa comune”, ma €
anche “casa del Signore”. Appartiene a lui e dunque come tale va da noi amministrata, cu-
rata, abitata. Questo ci dovrebbe rendere ancora piu responsabili nei confronti della crea-
zione.

Veniamo infine all’ultimo tratto, particolarmente importante per il tema di questi
giorni (la democrazia). E quello che ho definito il compito. Dice Gesti che il Figlio dell'Uomo,
partendo, “ha dato I'autorita (evxousi,a) ai suoi servi, a ciascuno la sua opera (to. e;rgon
auvtou/), e ha ordinato al portinaio di rimanere sveglio (i[na grhgorh/|)” (13,34).

Si parla innanzitutto di una autorita (exousia), che ha come prima caratteristica
quella di essere affidata a tutti i servi. Di conseguenza, possiamo porre I'importante asser-
zione che nessuno € senza autorita! Né nella chiesa né nella societa.

Il testo quindi specifica che tale autorita si esercita attraverso un’opera concreta, un
compito da adempiere, un érgon, cioé un’opera da svolgere! Non si tratta dunque di titoli di
cui fregiarsi, né di ruoli, ma di azioni concrete! L’autorita s’invera dell’azione svolta; e atto
di responsabilita, che appartiene a tutti, nessuno escluso. Tutti abbiamo il potere di edificare
o distruggere, ciascuno alla sua misura.

Tale consapevolezza &€ importante e fondamentale nell’edificazione di un corpo comu-
nitario, di qualsiasi natura, e dunque anche di una democrazia: I’autorita, che corrisponde a
un’azione concreta e dunque a una responsabilita, non appartiene ad alcuni, ma a tutti. E
ciascuno deve riconoscere non solo la propria autorita, ma anche quella dell’altro. Tale

Farty
50



AL

dettimane — CUORE
Qociali DELLA
DEI CATTOLICI IN ITALIA DEMOCRAZIA

TRIESTE 3 > 7 LUGLIO 2024

riconoscimento € richiesto in modo particolare in chi, nella societa e nella chiesa, svolge un
ruolo di guida (una autorita istituzionale) che potrebbe essere tentato di considerarsi I'unica
autorita e magari di non riconoscere 'autorita dei suoi collaboratori. L’autenticita di una
figura di autorita la si riconosce, invece, dalla sua capacita di rispettare I’autorita altrui, in
particolare di quanti egli stesso ha costituito in un determinato compito.

Nasce cosi la democrazia, che non si riduce al diritto di scegliere i propri rappresentati
politici, pure importante. Democrazia € innanzitutto partecipazione a una responsabilita
condivisa, a un’opera concreta affidata a ciascuno. E ciascuno, per la sua parte, con la sua
opera (mai insignificante) concorre a “tenere” il nostro mondo. Ricordo in proposito che il
verbo kratéo, da cui deriva la seconda parte del termine “democrazia”, significa certo “eser-
citare un dominio”, ma secondo un’ampia gamma di possibili accezioni. Ci sono tanti modi
di “dominare”: dal “tenere stretto in pugno”, soffocando, al “tenere sul palmo della mano”,
sostenendo.

L’autorita (exousia) costituisce un’esperienza altamente problematica e ambigua. Ce
lo ricorda anche il termine greco, che io ho tradotto con “autorita”, ma che € reso corrente-
mente anche con “potere”. Nel NT il medesimo termine e tradotto appunto nei due modi,
con prevalenza di “potere” quando si fa riferimento a un cattivo esercizio dell’exousia.

L’autorita e ambigua! E oggi, con i vari abusi di potere a vari livelli che vengono alla
luce, ce ne rendiamo ancora piu chiaramente conto. L’autorita € ambigua! E non solo quella
esercitata dal singolo. Abusante puo essere anche l'autorita esercitata da una collettivita.
Anche una “democrazia” (o meglio un sistema collettivo che si pretende democratico) puo
essere abusante; un sistema economico puo essere abusante, un sistema di comunicazione
puo essere abusante.

Nel vangelo secondo Luca, I'exousia € una delle tre tentazioni vissute da Gesu nel de-
serto: “Il diavolo lo condusse su un alto monte, gli mostro in un istante tutti i regni della
terra e gli disse: ‘Ti daro tutto questo potere (evxousi,a) e la loro gloria, perché a me é stata
data eiola do a chi voglio” (Lc 4,5-6). Gesu vince quella tentazione. Non cosi i suoi discepoli,
tra i quali la prima discordia si consuma proprio intorno al tema dell’esercizio dell’autorita,
quando discutono per stabilire chi “tra loro fosse il pitu grande” (Mc 9,34), interpretando
lautorita come supremazia. E, ancora nel vangelo secondo Luca, si parla di un “potere
(evxousi,a) delle tenebre” esercitato dai capi religiosi (Lc 22,53).

Questi esempi ci mostrano che non basta esercitare insieme I’autorita perché questa
non degeneri in abuso. Abbiamo invece bisogno di imparare da Gesu come ’ha vissuta. I
cristiani hanno in lui il modello autoritativo da imitare Ad esso vale la pena di guardare
brevemente. Mi limito a tre passi evangelici in cui sono indicate quelle che mi sembrano le
qualita essenziali dell’autorita come Gesu I’ha vissuta e dunque come i cristiani sono chia-
mati a viverla.

Il primo é allinizio del vangelo secondo Marco, laddove I'evangelista annota che, co-
loro che udivano Gest, “erano stupiti del suo insegnamento, perché egli insegnava loro come
uno che ha autorita e non come gli scribi” (Mc 1,22). Ecco il primo tratto di una autorita
autentica ed efficace: una parola credibile. La prima qualita di un’autentica autorita si
esprime nella parola: una parola leale, rispettosa, credibile; la parola di chi crede in quello

Farty
50



AL

dettimane — CUORE
Qociali DELLA
DEI CATTOLICI IN ITALIA DEMOCRAZIA

TRIESTE 3 > 7 LUGLIO 2024

che dice, che ne € implicato personalmente. E dunque il primo fallimento dell’autorita, il
primo scivolamento verso un potere abusante € il cattivo uso della parola: una parola diso-
nesta, menzognera, irrispettosa, volgare, offensiva. A volte sentiamo dire: “Ma solo parole!”,
per sminuire la gravita di certe affermazioni irrispettose o false. Invece no: non sono solo
parole!

Un secondo passo che vorrei menzionare, perché ci consegna un ulteriore tratto da
cui si riconosce I'autorita di Gesu, e laddove la folla, davanti a una guarigione da lui operata,
esclama: “Che € mai questo? Un insegnamento nuovo, dato con autorita” (Mc 1,27). Qui l'au-
torita si esprime in capacita di compiere efficacemente il bene, di risanare; la vera autorita &
terapeutica, opera il bene dell’altro, aiuta a stare al mondo, si spende per I’esistenza dell’al-
tro. Di conseguenza, il secondo fallimento dell’autorita si da quando ci si serve degli altri,
anziché servirli, o, peggio ancora, quando si opera per la morte, anziché per la vita.

Colgo infine un terzo tratto dell’autorita di Gesu in una sua espressione, tratta dal
quarto vangelo, importante perché costituisce il fondamento di tutto. Mi riferisco al passo
in cui Gesu parla dell’autorita che egli ha di deporre la propria vita (Gv 10,18). Qui non si
tratta di un’autorita esercitata su altri, ma su se stesso...

Qui ¢ il fondamento! Un’autorita autentica, che si esprime in una parola credibile ed
é capace di un’azione terapeutica, si fonda sulla liberta da se stessi, che qui Gesu esprime
con questa affermazione: ho I'autorita di deporre la mia vita.

Solo gli uomini liberi — innanzitutto liberi da se stessi e dal proprio narcisismo — po-
tranno essere davvero autorevoli. L’autorita presuppone la piu difficile delle liberta: quella
dal proprio “io”, e dunque — ed ecco il terzo tratto dell’autorita di Gesu — I'autorita autentica
e oblativa. Viceversa, ogni abuso di autorita & sintomo di mancanza di liberta da se stessi.

L’autorita di Gesu e stata dunque contrassegnata da questi tratti che possiamo consi-
derare distintivi di ogni autorita autentica, individuale o collettiva: una parola credibile,
un’azione benefica, e un atteggiamento oblativo.

Dicevo che nel nostro brano si afferma I'universalita dell’autorita. Essa non € appan-
naggio di qualcuno, neppure di chi, in una qualsiasi comunita, svolge un ruolo autoritativo
istituzionale. Tuttavia in questa affermazione non vi € alcun appiattimento, poiché a cia-
scuno ¢ affidato un “compito” particolare, definito da un érgon; e tra i vari “compiti”, Gesu,
prima di concludere, ne specifica uno: quello di chi, all’interno della comunita, svolge un
ruolo di custode e di guida: quel “portinaio” cui il padrone partito in viaggio “ha comandato
di rimanere sveglio” (13,34). Nella comunita credente si tratta di chi esercita un ruolo di
guida. Con alcune precauzioni, si potrebbe estendere il concetto a ogni comunita civile.

Tale “portinaio” non costituisce 'unico detentore di autorita nella comunita, come
anche I’epoca sinodale che stiamo vivendo ci sta abituando a riconoscere, tuttavia si tratta
di una figura necessaria, per le ragioni — e le funzioni — che il testo qui ci suggerisce attra-
verso le immagini impiegate: € detto “portinaio” e ha il compito di “rimanere sveglio”.

Il portinaio € colui che € posto in un luogo doppiamente critico. Perché li & possibile
affrontare coloro che potrebbero nuocere a chi abita la casa; gli € dunque affidato un ruolo
di custodia. Ma la porta indica anche la soglia della casa del Signore che il portinaio attende;
da quella posizione potra, meglio di altri, scorgere il ritorno del padrone e dunque esserne

Farty
50



»

AL

dettimane — CUORE
Qociali DELLA
DEI CATTOLICI IN ITALIA DEMOCRAZIA

TRIESTE 3 > 7 LUGLIO 2024

memoria. Li, inoltre, & nella posizione di poter meglio cogliere quanto accade oltre la porta,
al di fuori della casa. E cosi chiamato ad essere uomo di confine, ad abitare la soglia; a essere
sentinella, per riprendere 'immagine di Is 21,11.

Inoltre, a lui in particolare, € chiesto di rimanere sveglio, nelle quattro fasi del giorno
e della notte, cioe in tutte le situazioni, soprattutto le piu critiche. Perché il Signore viene in
ciascuna di esse: “Alla sera, a mezzanotte, al canto del gallo, al mattino” (13,35).

Abitare sulla soglia e li restare sveglio, ¢ il compito di chi nella comunita svolge un
ruolo di guida, resistendo alla doppia tentazione di abbandonare la porta e di cedere al
sonno. Due tentazioni di cui chiunque svolga un tale ruolo € esperto, e cui deve imparare a
resistere. Rimanendo sveglio, egli € anche chiamato a sostenere gli altri nella veglia. Fuori
di metafora, ad aiutarli a non cedere a quelle vie di abbrutimento che, come dicevo all’inizio,
sono conseguenza del non voler guardare, vigilare e rimanere svegli.

Il vivere insieme si sostanzia dunque di un’autorita condivisa da tutti, nella diversita
dei ruoli, tra cui quello di chi ha come compito il vegliare alla porta e aiutare a rimanere
svegli! Le false guide, invece, cercano piuttosto di addormentare quanti sono affidati alla
loro cura, magari facendo leva sui loro istinti peggiori.

Farty
50



