
 

RIFLESSIONE BIBLICA 
 

Isabella Guanzini 
 

25Allora il Signore scese nella nube e gli parlò: tolse parte dello spirito che era su di lui e lo 
pose sopra i settanta uomini anziani; quando lo spirito si fu posato su di loro, quelli profe-
tizzarono, ma non lo fecero più in seguito. 26Ma erano rimasti due uomini nell'accampa-
mento, uno chiamato Eldad e l'altro Medad. E lo spirito si posò su di loro; erano fra gli 
iscritti, ma non erano usciti per andare alla tenda. Si misero a profetizzare nell’accampa-
mento. 27Un giovane corse ad annunciarlo a Mosè e disse: «Eldad e Medad profetizzano 
nell'accampamento». 28Giosuè, figlio di Nun, servitore di Mosè fin dalla sua adolescenza, 
prese la parola e disse: «Mosè, mio signore, impediscili!». 29Ma Mosè gli disse: «Sei tu geloso 
per me? Fossero tutti profeti nel popolo del Signore e volesse il Signore porre su di loro il 
suo spirito!». (Nm 11, 25-29) 
*** 
 
1. Condivisione del peso, aumento dello spirito 
 
Un po’ di contesto. Ancora una volta, Mosè si lamenta con Dio per le mormorazioni del suo 
popolo, che protesta per la scarsità di cibo (v. 4) e rimpiange l’Egitto, quando, schiavo felice, 
godeva dell’abbondanza di pesce e verdure (v. 5). Ora, libero ma nel deserto, ha da mangiare 
soltanto la manna, che è un vero segno firmato: è posto su niente, ma dice moltissimo: «oc-
corre attendere tutto da Lui», come una prova della fede in cammino verso una libertà non 
ancora raggiunta. Ciò che si accetta di mangiare con la manna è di credere, è di avere fiducia. 
La nostalgia per l’Egitto, in cui è in gioco il conflitto archetipico fra libertà e sicurezza, si 
esprime con un «mormorare» che non è ancora parlare, la bocca non sa ancora articolare 
ciò che davvero desidera. Qui e non solo qui, Dio e Mosè si rimproverano a vicenda per 
l’esodo. «Mosè disse al Signore: “Perché hai trattato così male il tuo servo? Perché non ho 
trovato grazia ai tuoi occhi, tanto che tu mi hai messo addosso il carico di tutto questo po-
polo? L’ho forse concepito io tutto questo popolo?» (v. 11-12). È un popolo ancora bambino, 
che non regge il deserto e non comprende i segni. Ma Mosè non vuole fare la balia e portar-
selo in braccio fino alla terra promessa. «Io non posso da solo portare il peso di tutto questo 
popolo; è un peso troppo grave per me» (v.13). Persino Mosè, colui che ha fondato il popolo, 
colui che, come una levatrice sapiente, ha fatto uscire il suo popolo dal ventre d’Egitto, lo ha 
visto realmente nascere, mentre rompeva le acque del mare Rosso, come un neonato ancora 
coperto dai liquidi amniotici, proprio Mosè si sente ora schiacciato da una richiesta impos-
sibile, tanto da essere attraversato da una pulsione di morte. «Se mi devi trattare così, fammi 
morire piuttosto, fammi morire, se ho trovato grazia ai tuoi occhi; io non veda più la mia 
sventura!» (v.15). 
Ed è qui che Dio gli viene in aiuto. Gli ordina di riunire settanta anziani delle tribù di Israele 
– funzionari, scribi, figure legate all’amministrazione – e di condurli alla Tenda dell’incon-
tro: «Io scenderò e parlerò in quel luogo con te; prenderò lo spirito che è su di te per metterlo 



Eco dai percorsi preparatori (bozza 29 maggio 2024) 

 

 2 

su di loro, perché portino con te il carico del popolo e tu non lo porti più da solo» (v. 17). Qui 
lo Spirito (ruach) ha una presenza quasi materiale, palpabile. Mosè ne era carico, tanto che 
rischia di soccombervi. Per questo compila subito una lista, radunando settanta anziani del 
popolo. Ecco l’istituzione di un numero di anziani come aiutanti di Mosè. (v. 24). A loro viene 
data la forza dello Spirito di Dio che prima era su Mosè, e questo ha un effetto immediato: 
«quando lo spirito si fu posato su di essi, quelli profetizzarono» (v. 25). 
In Numeri 11 si tratta di affrontare la presenza e la potenza profetica dello spirito di Dio 
all’interno del popolo. La verità biblica è che lo spirito (ruach) soffia dove vuole e ne senti la 
voce, ma non sai di dove viene e dove va» (Gv 3,8), come dirà il vangelo di Giovanni. La 
domanda qui è, tuttavia, se non sia comunque necessario scegliere alcune persone che pos-
sano condividere il peso della profezia a livello istituzionale, come rappresentanti ufficiali 
del popolo.  
Naturalmente il numero settanta non è casuale: sono i 70 figli di Israele all’inizio del libro 
dell’Esodo; 70 sono i membri del sinedrio come organo di governo ebraico, che risale preci-
samente a Num 11; secondo la leggenda, furono 70 (septuaginta) coloro che tradussero la 
Bibbia ebraica in greco; in Numeri 11 70 sono coloro a cui è stato distribuito il potere spiri-
tuale di Dio, che prima era affidato solo al sovraccarico Mosè. D’altro canto, 70 è anche il 
numero simbolico per dire tutti i popoli e tutte le lingue del mondo.  
Il primo insegnamento del testo è semplice, ma importante: La fatica diminuisce con la 
condivisione, lo spirito aumenta con la condivisione. I rabbini spiegano che è come accen-
dere altre candele da una candela: la luce della prima candela non diminuisce e la luce au-
menta complessivamente. È una bella immagine per una comunità sinodale. Ecco che i set-
tanta anziani, a cui come a Mosè viene donato lo Spirito, entrano in estasi profetica: 
«Quando lo spirito si fu posato su di loro, quelli profetizzarono, ma non lo fecero più in 
seguito». Può significare che la profezia si spegne lentamente, dopo essere stata istituziona-
lizzata? Che quanto la «profezia entrando nelle stanze del potere si corrompe e il profeta si 
smarrisce, imputridisce»1?  
 
2. Profezia e democrazia  
 
Poi però accade qualcosa di insolito. Due uomini fra gli iscritti che erano nell’accampamento, 
ma non hanno partecipato all’atto istituzionale di nomina e non erano dunque del gruppo 
ufficiale degli anziani, «si misero a profetizzare». (v. 26). Anche loro, fuori dalla lista, ma 
con dentro lo spirito, iniziano a profetizzare, senza alcuna autorizzazione, come semplici 
membri del popolo d’Israele.  
Eldad e Medad, i cui nomi misteriosi forse rimandano a un campo semantico legato 
all’amore e all’amicizia, erano ba-k’tuvim,2 solitamente tradotto: «(erano) tra quelli iscritti», 

 
1 P. Prodi, Profezia, utopia, democrazia, in: Prodi, Paolo / Cacciari, Massimo: Occidente senza utopie, Bologna, 
2016, 18. 
2 Chi conosce un poco l’ebraico non può evitare di associare questo termine ba-k’tuvim alla terza parte del Ta-
NaKh (Tora, Neviʾim e Ketuvim), il canone della Bibbia ebraica, ossia agli “scritti”. E allora non si può interpretare 
«erano nei k'tuvim (ba-k'tuvim)» anche nel senso di «avevano studiato le Scritture», ossia che erano così «assorti 



Eco dai percorsi preparatori (bozza 29 maggio 2024) 

 

 3 

ma restano fuori dalla tenda del comando, ossia dal palazzo e dal tempio. Lo spirito profetico 
si posò anche su di loro, e si misero a profetizzare.  
Giosuè, uomo fidato e successore di Mosè, voce del potere istituzionale, subito in ansia a 
causa di questa situazione illecita, non esita a intervenire: «Mosè, Signore mio, falli smet-
tere!» (v. 28), fai sopprimere la loro voce, ti prego falli tacere.  
Mosè respinge però la richiesta ponendo le basi di un vero pensiero profetico-democratico: 
«Sei tu geloso per me? Fossero tutti profeti nel popolo del Signore e volesse il Signore porre 
su di loro il suo spirito!». Mosè, da vero fondatore del popolo, ossia di qualcuno capace di 
reggere i conflitti, ha una reazione anti-narcisistica e fiduciosa, per nulla auto-centrata. Non 
vuole limitare la potenza dello Spirito; al contrario, il profeta Mosè dà voce a un desiderio e 
a un ideale di profezia dal carattere universalistico, che allarga il campo della parola critica 
e della partecipazione alla costruzione del popolo della promessa («fossero TUTTI profeti!») 
– allargando insieme il campo della responsabilità. La selezione, la stesura delle liste, è ne-
cessaria per condividere la fatica e aumentare lo spirito, ma deve restare aperta e provviso-
ria, mai esclusiva, e va superata nel nome di Dio, se non si vuole che la profezia si atrofizzi. 
Giosuè e tutti i successori di Mosè devono impararlo qui, ascoltando la parola estranea e 
profetica di Eldad e Medad.  
Ecco la nascita di un ideale democratico, prima della democrazia. Certamente, anche grazie 
a Giosuè, perché senza conflitto, senza antagonismo, non si apre alcuno spazio democratico 
e la demagogia è pronta a imporsi.  
Due figure enigmatiche fanno la loro comparsa nella narrazione con la propria potenza pro-
fetica per poi scomparire dal resto del testo biblico (al di fuori di questo episodio non ver-
ranno più nominati), come una dose minuscola di lievito che ha poi avuto un corso millena-
rio di fermentazione, per giungere fino a noi, ancora incompiuto. Qui si possono infatti scor-
gere i primi semi di un processo storico lungo e complesso che porterà alla democrazia e allo 
Stato di diritto proclamati dai Lumi, nelle alterne vicende delle nostre democrazie sempre 
ancora imperfette. Il dono a Eldad e Medad è benedetto nei secoli per il suo valore profetica 
extra- (ma non anti!) istituzionale, perché la parola del profeta esprime un nuovo percorso 
di libertà e verità tra il popolo. Il potere della loro parola profetica non è il risultato di un’au-
torizzazione istituzionale-burocratica espressione del sistema sociopolitico, ma l’emergere 
carismatico di un’altra forza rappresentativa e autorevole e di una nuova forma di parte-
cipazione e di responsabilità. 
Di fronte a Giosuè, che chiede la loro esclusione, Mosè e il narratore credono che ogni di-
scorso profetico come dono carismatico non dipenda dall’esecuzione di un rituale di nomina 
corrispondente, ma dalla libera decisione di Dio. Altri testi biblici sostengono la decisione di 
Mosè. È quello che si legge negli Atti degli Apostoli «mentre il giorno di Pentecoste stava per 

 
e concentrati dentro nelle Scritture» che non hanno partecipato alla riunione nella tenda? Ciò potrebbe signifi-
care che lo studio assiduo delle Scritture, lo stare assorti nelle Scritture, ha la precedenza rispetto all’essere 
stati uVicialmente nominati profeti. La profezia nasce dall’amore per il Testo (e, si potrebbe aggiungere, forse per 
l’amore per i testi? Anche della grande letteratura?).  



Eco dai percorsi preparatori (bozza 29 maggio 2024) 

 

 4 

finire» (Atti 2, 1), quando tutti si misero a parlare nella propria lingua, realizzando ciò che 
aveva predetto, così poeticamente e politicamente, il profeta Gioele: 
 
«Negli ultimi giorni, dice il Signore, 
Io effonderò il mio Spirito sopra ogni persona; 
i vostri figli e le vostre figlie profeteranno, 
i vostri giovani avranno visioni 
e i vostri anziani faranno dei sogni. 
18 E anche sui miei servi e sulle mie serve 
in quei giorni effonderò il mio Spirito ed essi 
profeteranno» (Atti 2, 17-18). 
 
Non c’è partecipazione senza la disponibilità a fare spazio e dare voce e fiducia a chi non ci 
si aspetta o in forme non prevedibili, che fanno saltare i ruoli consolidati o programmati, 
annunciando nuove esperienze di libertà e partecipazione democratica.  
L‘esclusività del dono dello Spirito appare qui definitivamente superata. Il «discorso del pro-
feta» è dunque una protesta contro ogni rigida chiusura ed esclusione, poiché lo Spirito di 
Dio supera ogni ruolo istituzionale o incarico conferito. La narrazione suggerisce la pro-
messa e la speranza che tutti possano essere veri testimoni e portatori della Parola di Dio. 
Ma anche nel Nuovo testamento ritroviamo questa logica non esclusiva, come nel Vangelo 
di Marco e di Luca, quando Gesù non si oppone a chi scaccia i demoni nel suo nome, senza 
appartenere ai suoi.3 
Il testo biblico ci mostra la sua consapevolezza – e forse anche la sua ironia – rispetto a 
possibili reazioni allarmate di chiusura e di tutela delle istituzioni. Ma insiste sulla pluralità 
possibile e necessaria, sulla poliedricità delle diverse forme di partecipazione. È possibile 
una partecipazione nella tenda, ma anche intorno e persino fuori dalla tenda, nella sua pros-
simità.4  Si tratta di una partecipazione anche eccentrica, non conformista, capace di speri-
mentarsi in forme molteplici e cangianti, una sorta di laboratorio della profezia, capace di 
disattivare ideologie e idolatrie, di superare mistificazioni e sbloccare fissazioni, per procla-
mare una parola di riconciliazione e di pace, entro un orizzonte realmente messianico.  
Nel cuore della democrazia batte una forma di partecipazione che non si identifica imme-
diatamente con le forme del governo, ma è effetto di un desiderio: del desiderio di una forma 
di presenza nello spazio pubblico e di presa della parola in cui si sa di poter essere ascoltati 
e rispettati.  
 
3. Parresia e democrazia 
 

 
3 «Giovanni gli disse: «Maestro, abbiamo visto uno che scacciava i demòni nel tuo nome e glielo abbiamo vietato, 
perché non era dei nostri». Ma Gesù disse: «Non glielo proibite, perché non c'è nessuno che faccia un miracolo 
nel mio nome e subito dopo possa parlare male di me. Chi non è contro di noi è per noi» (Mc 9. 38-40). 
4 Cfr. P. Prodi, Profezia, utopia, democrazia, cit. 



Eco dai percorsi preparatori (bozza 29 maggio 2024) 

 

 5 

Ecco la radice, anche se non ancora il frutto, della democrazia che, oltre le tesi storiografiche 
dominante, si osserva statu nascenti non nella Grecia di Pericle, ma nella Gerusalemme dei 
profeti.  
Ora desidero sottolineare l’elemento di parrhesia che caratterizza il discorso profetico come 
diritto/dovere di dire la verità, a tutti i costi. La parola parrhesia, che viene normalmente 
tradotta con un «parlare franco» o «dire tutto», suggerisce un atteggiamento di franchezza 
e libertà di espressione. Tale categoria, come postura etica e religiosa, appare per la prima 
volta nella letteratura greca in Euripide, e ricorre in tutto il mondo greco antico nei suoi testi 
classici tanto che, come sostiene Foucault, non è immaginabile nell’antica Grecia una demo-
crazia senza parrhesia5: tutti i cittadini avevano lo stesso diritto di partecipare alle assem-
blee pubbliche (isonomia) e di dire la propria opinione (isegoria) con riferimento alla ra-
gione e alla verità (parrhesia). Euripide, Socrate, Platone e Aristotele consideravano il rap-
porto tra parrhesia e politeia un elemento essenziale della costituzione ateniese, nonché 
l’atteggiamento etico caratteristico di ogni buon cittadino. Inoltre, nella sua genealogia 
dell’atteggiamento critico Michel Foucault sostiene che la parrhesia è una forma di discorso 
di «chi dice la verità al potere», anche rischiando la propria vita. «La parrhesia, dunque, è 
legata al coraggio di fronte al pericolo: richiede il coraggio di dire la verità nonostante qual-
che pericolo. E nella sua forma estrema, dire la verità avviene nel 'gioco' della vita o della 
morte»6 La parrhesia conserva, quindi, un rapporto speciale con la critica, la libertà e la 
verità, quello che si può osservare anche nel discorso profetico – ma anche, nella stessa tra-
dizione, nella vita e nella predicazione di Gesù. Il profeta è un parrhesiastes nel suo dire la 
verità come dovere e vocazione, criticando il potere e la tradizione dominanti e ogni perver-
sione dell’alleanza con Dio. 
La parrhesia, cioè la possibilità di parlare con franchezza e chiarezza si è dunque realizzata 
non solo nella polis greca davanti al demos, ma anche nella parola di Dio pronunciata da un 
profeta davanti al suo popolo. Questa è la prima radice della democrazia, legata allo sviluppo 
del profetismo e alla sua lucidità, franchezza e libertà critica nei confronti del potere cor-
rotto,  in nome della memoria e della custodia dell’alleanza con Dio.  
La profezia fu storicamente gradualmente emarginata, si è rifugiata nel monachesimo ere-
mitico o trasformata in un’opposizione eretica, al di là della Chiesa istituzionalizzata.  
Cosa possiamo imparare da Mosè? Eldad e Medad ci ricordano che su tutti si può posare lo 
spirito profetico di Dio. 
 
4. Aperture democratiche 
 
Nel cuore della democrazia batte quindi una fiducia di base in una parola dello spirito che 
può venire anche dall’altro e nella convivenza tra diversi, che implica un'esperienza del lutto 
o la volontà di rinunciare a qualcosa per la costruzione del popolo. Non c’è democrazia senza 
lutto. Lutto per cosa? 

 
5 Cfr. Foucault, Il Governo di sé e degli Altri – corso al Collège de France del 1982-1983, Feltrinelli 2011.  
6 Foucault 1999. 



Eco dai percorsi preparatori (bozza 29 maggio 2024) 

 

 6 

È il lutto per un linguaggio uniforme (Babele), per un’espressione tautologica dello spirito, 
come se fosse qualcosa che ci visita sempre nello stesso modo e dice sempre la stessa cosa. 
È il lutto per un’esperienza di fede e di discepolato che deve seguire sempre gli stessi canoni 
e lo stesso stile. È il lutto per l’omogeneo, ossia la rottura del miraggio religioso di Nimrod 
che vuole costruire la Torre di Babele: una sola lingua, una sola nazione, un solo popolo, una 
sola narrazione. Nimrod vuole farsi un nome, vuole diventare padrone del nome.  
Per stare insieme, dobbiamo condividere questa perdita di padronanza e di omogeneità, 
questo sconfinamento necessario: la democrazia non è mai senza l’altro. Solo così si può 
generare un ethos comune attraverso una fraternità condivisa, non nel senso di una fratel-
lanza del sangue, dell’etnia o della comunità identitaria, ma di una amicizia sociale, polifo-
nica e poliedrica, in cui si confligge senza distruggersi, in cui si confligge rispettandosi. Papa 
Francesco ritiene che ciò sia alla base di ogni patto e amicizia sociale. Scrive infatti in Fratelli 
tutti: 
 
221. Questo patto richiede anche di accettare la possibilità di cedere qualcosa per il bene 
comune. Nessuno potrà possedere tutta la verità, né soddisfare la totalità dei propri desideri, 
perché questa pretesa porterebbe a voler distruggere l’altro negando i suoi diritti.  
 
Ciò significa che nessuno – nessuna chiesa, nessun popolo, nessun potere – può pretendere 
di avere, da solo, l’ultima parola sulla verità. Nessuno può pretendere di imporre la propria 
verità agli altri, di escluderli o addirittura perseguitarli in nome del proprio possesso della 
verità: «Mosè, mio signore, falli smettere!» 
Il racconto contiene un elemento di ordine, che si manifesta in Giosuè e nei 70, e un elemento 
eccessivo, quasi anarchico, che rompe l’ordine e testimonia l’indisponibilità dello Spirito a 
farsi contare, a identificarsi in una funzione o a una elezione. È la dialettica fra carisma e 
istituzione che non deve per forza essere risolta, ma coltivata come fede nello spirito di Dio 
che interviene per aprire strutture irrigidite che non lo lasciano più soffiare. 
Questa dialettica è il lavoro della democrazia, che già risuona nella festa di Pentecoste, dove 
ognuno parla nella propria lingua, dove lo Spirito parla in molte lingue.  
Chi non riconosce questa differenza, questa alterità, e riduce tutto all’omogeneo, non rico-
nosce nemmeno l’Altro quando si annuncia in forme inattese e sorprendenti, che sconfinano 
e ci fanno perdere un po’ l’equilibrio. 
Un’ultima nota esegetica.  
Numeri 11 non parla tuttavia di una limitazione democratica grave, cioè agli uomini? Tanto 
più che la parola ebraica zekenim, i 70 anziani, significa originariamente «persone bar-
bute»? Se però si controllano tutte le ricorrenze di questo termine, z’kenim si trova anche in 
Gen 18,11: Abramo e Sara sono z’kenim.  
Anche se i 70 anziani di Num 11 fossero solo uomini (come sembra presupporre la tradizione 
del Sinedrio, che si basa principalmente su Num 11), la questione rimane importante. A volte 
sono proprio le piccole cose ad aprire gli occhi. Al cuore della democrazia si trova anche 
questa disponibilità a restare aperti, disponibili all’incursione del nuovo, sensibili a quelle 
extrasistoli che per un momento ci impongono di pensare che c’è dell’altro, che è possibile 



Eco dai percorsi preparatori (bozza 29 maggio 2024) 

 

 7 

qualcosa di diverso, qualcosa che forse ci fa perdere un po’ l’equilibrio o magari ci spinge a 
partecipare in modo inedito, a nostro modo, alla costruzione del comune.  
 
 


