
 

RIFLESSIONE PATRISTICA 
 

Arianna Rotondo 
 
«La Chiesa, che è insieme “società visibile e comunità spirituale” cammina insieme con 
l’umanità tutta e sperimenta assieme al mondo la medesima sorte terrena; essa è come il 
fermento e quasi l’anima della società umana, destinata a rinnovarsi in Cristo e a trasfor-
marsi in famiglia di Dio» (CONCILIO VATICANO II, Costituzione pastorale Gaudium et 
spes, 1965, n. 40). In questo passaggio della Gaudium et spes è la proposta del Concilio Va-
ticano II di una chiesa presente e impegnata nel mondo. Quando si dice che la «Chiesa è 
quasi l’anima della società umana» si cita direttamente un testo apologetico del primo cri-
stianesimo, l’A Diogneto, scoperto in modo rocambolesco, un testo poi scomparso e poi an-
cora distrutto e fortuitamente pervenutoci grazie a delle copie, composto in greco tra la fine 
del II e l’inizio del III secolo all’interno della comunità cristiana di uno dei grandi centri 
urbani dell’impero romano, forse Alessandria d’Egitto o più probabilmente Roma. Un testo 
che non è una lettera, ma un discorso di tipo apologetico-esortatorio, di cui non sappiamo 
nulla di preciso: abbiamo visto che la data è ipotetica, come anche chi sia l’autore, il reale 
destinatario. 
Questo testo ha avuto un’influenza ampia e profonda, la Chiesa continua a rileggerlo: oltre 
alla Gaudium et spes lo troviamo citato anche nella Dei Verbum, n. 4; nell’Ad gentes, n. 15. 
È un documento che affronta organicamente l’impegno socio-politico dei cristiani, riflet-
tendo sul ruolo che sono chiamati a svolgere nella società.  
L’autore ignoto si rivolge ad un destinatario pagano dal nome fittizio, Diogneto, “generato 
da Dio”, per rispondere alle sue domande in merito alla religione cristiana, tre domande che 
sono legate alle questioni più scottanti del tempo, quelle che rendevano i cristiani invisi e 
incompresi, ma che rappresentavano i tratti principali della loro costruzione identitaria: 1. 
In forza di quale fede e adorando quale Dio e in che modo i cristiani disdegnano il mondo e 
disprezzano la morte? (si allude all’esperienza del martirio, si allude al problema della cul-
tualità). 2. Di quale genere è l’amore (philostorghía) che portano l’uno per l’altro? 3. Perché 
“questa nuova stirpe o questo nuovo modo di vivere” è entrato solo ora nel mondo? (l’anti-
chità era un criterio di verità nel contesto culturale di quel tempo).  
Per rispondere l’autore pone una premessa: i cristiani hanno segnato un passaggio da un’abi-
tudine ingannevole (dalle antiche prassi religiose del mondo del suo tempo, quelle che Dio-
gneto conosce e che sono il collante nella loro scrupolosa osservanza del tessuto sociale e 
politico) alla novità (la rivoluzione della fede in Cristo che impatta chi la sceglie, non solo sul 
piano intellettuale ma soprattutto su quello etico e spirituale, e che richiede libertà e aper-
tura ad un nuovo paradossale). Critico nei confronti della filosofia greca e dei ritualismi giu-
daici, l’autore insiste sull’unicità della fede in Cristo, che ha inaugurato una religione che 
non conosce la “smodata devozione” o “l’indagare ossessivo” proprio del mondo pagano, 
perché si fonda sulla rivelazione: il cristianesimo ha proposto una nuova mentalità, non 
nuovi culti; un nuovo stile di vita, non insensate speculazioni e folli riti.  



Eco dai percorsi preparatori (bozza 29 maggio 2024) 

 

 2 

È nei capitoli 5 e 6 che lo scritto spiega qual è l’unicità dell’essere cristiani, cioè il metodo di 
vita sociale, paradossale, che li caratterizza.  
 
5.1. I cristiani, infatti, non si distinguono dagli altri uomini né per territorio, né 
per lingua, né per abiti. 2. Non abitano neppure città proprie, né usano un lin-
guaggio particolare, né conducono un genere speciale di vita. 3. La loro dot-
trina non è frutto di considerazioni e di indagini di uomini affaccendati in cose 
che non li riguardano, né professano, come alcuni, una qualche teoria umana. 
4. Abitando città greche o barbare, come a ciascuno è toccato in sorte, e se-
guendo le abitudini locali quanto agli abiti, al cibo e al modo di vivere, mo-
strano la meraviglia e il paradosso, da tutti riconosciuto, del loro comporta-
mento 5. Abitano una loro patria, ma come stranieri; a tutto partecipano come 
cittadini e a tutto sottostanno come stranieri. Ogni terra straniera è patria per 
loro, ogni patria è terra straniera. 
[…] 6.1. Insomma, per dirla in breve, i cristiani sono nel mondo ciò che l’anima 
è nel corpo. 2. Come l’anima è disseminata in tutte le membra del corpo, così i 
cristiani sono disseminati in tutte le città del mondo. 
 
Inizia in negativo, dicendo che i cristiani non si distinguono dagli altri perché abitano in 
specifiche città, parlano una loro lingua o seguono loro specifici costumi. Non si rintracciano 
differenze esteriori dagli altri. Il loro stile di vita non è tratto da un sistema di pensiero né è 
frutto di una dottrina umana. Al contrario, abitano sia città greche sia barbare (cioè tutte, 
possono trovarsi ovunque nell’Impero, sono mischiati con le popolazioni delle regioni in cui 
si trovano, sono integrati perché condividono usi e costumi, abitudini). Emerge l’universali-
smo del cristianesimo (essi condividono tutto con tutti, in tutto il mondo), non sono un 
gruppo settario. E poi si dice: «essi manifestano il carattere straordinario e, per ammissione 
unanime, del tutto singolare del loro proprio modo di vivere da cittadini» (5,4b). Essi sono 
cittadini del cielo, e proprio per questa loro condizione non sono estranei (nel senso di in-
differenti o disinteressati al mondo), ma affrontano gli impegni della cittadinanza terrena in 
modo nuovo: sono cioè consapevoli che il loro coinvolgimento personale rappresenta l’im-
pegno che Dio ha affidato loro per il bene del mondo e insieme col distacco misurato di chi 
sa che sta su questa terra come forestiero, non asservendo se stessi cioè a nessun ordine del 
mondo.  
 
5,5: Risiedono nelle proprie patrie ma come forestieri residenti, prendono 
parte a tutto come cittadini e tutto sopportano come stranieri.  
 
L’immagine proposta qui dalla definizione di forestieri residenti è tratta dal contesto del 
diritto romano: in greco è paroikos, da cui deriva il termine “parrocchia”, e indica lo statuto 
giuridico riconosciuto al cittadino di una delle città dell’impero trasferitosi in un’altra senza 
averne acquisito la cittadinanza. Il testo sottolinea l’apporto che i cristiani offrono con il loro 
ethos: sono membri attivi e consapevoli, a pieno titolo, delle comunità, degli Stati terreni di 



Eco dai percorsi preparatori (bozza 29 maggio 2024) 

 

 3 

cui fanno parte e in cui si trovano a vivere. Il loro essere attivi e partecipi si sintetizza nella 
cura che riservano al bene della società. Forestieri in quanto cittadini del cielo sono portatori 
di una coscienza critica nel contesto politico e sociale in cui risiedono, non sono passivi di-
nanzi ad eventi e cambiamenti. La loro coscienza critica si traduce anche nella capacità di 
non farsi coinvolgere nei particolarismi, nelle lotte intestine, ma hanno uno sguardo ampio 
che non fa perdere loro di vista il bene comune.  
 
5,10 
«obbediscono alle leggi stabilite, anzi con la propria vita superano le leggi»  
 
Rispettano l’ordine e le regole della convivenza, hanno una passione civica, è come vivono 
questa esperienza la cifra importante: l’amore che contraddistingue la loro condotta di figli 
del cielo nei rapporti sociali, e che va oltre la garanzia dell’ordine è la cifra cristiana di questo 
modus operandi; in questo senso superano le leggi. Con la loro vita contemplano un oriz-
zonte più ampio che spalanca ad un bene superiore. 
 
Al capitolo 6 usa una seconda immagine, stavolta tratta dalla filosofia: i cristiani nel mondo 
sono come l’anima nel corpo. L’anima è diffusa in ogni parte del corpo ragion per cui non v’è 
un luogo o una dimensione del mondo estranea ai cristiani; ancora, l’anima non si identifica 
col corpo, per cui, la realtà del mondo, come quella del corpo, ha una consistenza propria e 
legittima, che va riconosciuta. Questo significa che i cristiani non possono disinteressarsi 
delle sorti della società dove vivono, la fuga mundi non è un’opzione ammissibile. La con-
clusione è suggestiva: «Dio li ha assegnati ad un posto così importante che non è loro lecito 
chiedere di esserne allontanati». Il termine posto traduce il greco taxis, che nel linguaggio 
militare indica il posto di combattimento del soldato. Dunque, il posto dei cristiani per il 
bene del mondo è in prima linea, con sguardo acuto per cogliere “i segni dei tempi”, con la 
responsabilità di chi ha il compito di tenere insieme il mondo, di portare unità vivendo se-
condo l’amore, un compito assegnato da Dio. Anche se il mondo non è l’orizzonte ultimo 
della speranza cristiana. Papa Francesco nei suoi Discorsi sull’Europa riprende questo pas-
saggio dell’A Diogneto, affermando che il compito dell’anima è quello di sostenere il corpo, 
di esserne la coscienza e la memoria storica. E aggiunge che è «una storia bimillenaria quella 
che lega all’Europa al Cristianesimo. Una storia non priva di conflitti e di errori, anche di 
peccati; ma sempre animata dal desiderio di costruire per il bene». 
Il modello di stile cristiano proposto, un modello di cittadinanza, dunque, si basa su un cri-
stianesimo che punta non sulle paure e le barriere, ma sui valori, come la libertà, la legalità, 
la lealtà, che destabilizzano le usuali concezioni del potere. La rilevanza sociale del messag-
gio cristiano è che si ispira all’amore, non conosce dunque giudizio violento né costrizione: 
così come si legge nell’A Diogneto, i cristiani sono chiamati ad essere «sostegno del mondo». 
 
Alcune riflessioni per concludere. 
Il diritto alla partecipazione alla vita pubblica non può essere indipendente dal 
dovere di partecipare, portando l’unicità del messaggio cristiano. Non basta 



Eco dai percorsi preparatori (bozza 29 maggio 2024) 

 

 4 

solo lo statuto dell’essere NEL mondo ma non DEL mondo, serve di più, serve 
essere PER il mondo. La cittadinanza celeste non determina una dissociazione 
da quella terrena con la conseguente diserzione dagli impegni della vita sociale, 
comune. Anzi proprio dall’essere figli di Dio, dalla cittadinanza celeste, si deve 
trarre l’energia per vivificare e rendere feconda la vita nel mondo.  
 
L’Autore dell’A Diogneto presenta la fede cristiana (chi siamo?) in risposta ai problemi, con-
creti, generati dalle differenze tra lo stile di vita dei cristiani e quello della maggioranza della 
popolazione, caratterizzate sul piano religioso, culturale e politico dal paganesimo. Tutto 
questo perché allora come oggi l’adesione al cristianesimo investe tutte le dimensioni 
dell’esistenza umana, incluso il modo di essere cittadini attivamente presenti e impegnati 
nella propria società a vari livelli (quello della città e dell’impero al tempo dell’A Diogneto, 
quello locale, nazionale e globale oggi).  
Nell’A Diogneto i cristiani non erano ancora un movimento maggioritario, anzi si trovavano 
in una posizione di debolezza, patendo le persecuzioni. Eppure i cristiani con la loro co-
scienza e il loro impegno non sono autorizzati ad essere sprezzanti del mondo, un mondo 
che non li accoglie, anzi in esso trovano il terreno della testimonianza di un modo di vivere 
che è quello evangelico, contrario alle logiche imperanti, alla cultura dello scarto, come di-
rebbe papa Francesco. Come discepoli di Cristo non si definiscono in opposizione agli altri 
e per loro non esistono spazi umani “barbari” o “incivili” poiché la fede non è un alibi per 
escludersi dall’umanità ma per assumerla integralmente: «Vivendo in città greche o barbare, 
come a ciascuno è capitato, e adeguandosi ai costumi del luogo nel vestito, nel cibo e nel 
resto, testimoniano un metodo di vita sociale mirabile». 
Chiamati a custodire il mondo, a prendersi cura della vita sociale e politica, i cristiani oggi 
come al tempo dell’A Diogneto sono chiamati ad essere pungolo per un risveglio delle co-
scienze, stimolo per un rinnovamento che prima è interiore, perché questo è l’esperienza 
della fede, un’esperienza liberante, che deve tradursi in prassi, nelle azioni “di cura” ma an-
che di vigilanza a beneficio della vita e del bene comune. Tutto questo non basta se non si 
pensano nuovi modi di presenza, linguaggi adeguati e dunque rinnovati nel rendere intelle-
gibile il messaggio cristiano, come ha più volte ricordato Sabino Chialà nelle sue riflessioni 
proprio sulla A Diogneto, e ancora una coscienza consapevole di chi si è e della propria mis-
sione e vocazione nel mondo.  
Nell’attrezzeria dei naviganti c’è uno strumento importante, il sestante, uno strumento ot-
tico per la misurazione dell’altezza degli astri sull’orizzonte, che veniva usato soprattutto 
nella navigazione notturna. Serviva a fare il punto e orientare la rotta, i marinai lo usavano 
per capire la posizione della propria imbarcazione e vedere se la rotta seguita coincideva con 
quella pianificata.  
L’A Diogneto ci stimola a fare questo: ricordarci chi siamo, mettere al centro la qualità di 
questo essere che è alla base di ogni forma di partecipazione, con responsabilità certo ma 
soprattutto nella libertà, che respinge i particolarismi che frantumano, che creano conflitti, 
i settarismi che alimentano ogni forma di esclusione. Ma soprattutto essere quello che si è 
chiamati ad essere là dove ci trova, nel posto che Dio ha affidato a ciascuno: chiedendo ad 



Eco dai percorsi preparatori (bozza 29 maggio 2024) 

 

 5 

ognuno di noi di esserci, di offrire una presenza attiva, rispettosa, costruttiva, mai violenta 
un balsamo profumato che respinge la puzza dell’odio e che fa sentire il suo olezzo nello 
spazio pericoloso dell’indifferenza; tutto questo nello stile che è proprio dell’operare di Dio 
stesso, come ci ricorda l’A Diogneto: Dio ha inviato il Figlio agli uomini, non per imporre la 
sua tirannia, generando paura ed esercitando violenza, ma lo ha fatto «per salvare, per per-
suadere, non per costringere: la costrizione infatti non appartiene a Dio. Lo ha inviato con 
l’intenzione di chiamare, non di accusare; lo ha inviato con l’intenzione di amare, non di 
giudicare» (7,4-5). Cercare di assumere e continuare a tenere questa postura che l’A Dio-
gneto ci ricorda potrebbe essere di ispirazione per un efficace modo di essere partecipi e 
presenti nel mondo, potrebbe essere la base, l’orizzonte su cui posizionare il nostro sestante 
per calcolare l’angolo di nuove rotte da seguire, rotte adeguate ai segni dei tempi ma pur 
sempre coerenti con quella già tracciata, che l’A Diogneto continua a ricordarci. 
 


