La passione per la politica
Il senso, le motivazioni e la dimensione spirituale

di Luciano Manicardi

Sintesi dei suoi interventi alla Scuola di Piccole Officine Politiche

a cura dell’équipe della Pastorale Sociale e del Lavoro

Perché parlare oggi di spiritualita e politica

Parlare oggi di spiritualita e politica puo apparire fuori tempo, se non addirittura
provocatorio. Viviamo infatti in un’epoca in cui la politica tende a essere ridotta a tecnica di
governo, a gestione del consenso, a comunicazione strategica. In questo contesto, evocare la
spiritualita sembra quasi un lusso o una fuga dalla realta: come se la spiritualita
appartenesse soltanto all'intimita delle coscienze o alle pratiche religiose, mentre la politica
sarebbe il regno del calcolo e dell’efficacia.

Eppure, se liberiamo la parola “spiritualitd” da ogni riduzione confessionale o intimistica,
scopriamo che essa tocca il cuore stesso dell’esperienza politica. Spiritualita, per come la
intendo, é la ricerca del senso del vivere, la capacita di orientare l'esistenza, il lavoro
paziente di costruzione delle condizioni del vivere insieme. Essa riguarda l'io, ma
inseparabilmente anche il noi. E proprio per questo non e estranea alla politica: ne
costituisce una dimensione originaria e irrinunciabile.

Quando dico “spiritualitd”, non sto dunque indicando un recinto, ma un’apertura: una via.
Sto indicando uno spazio in cui I'essere umano interroga se stesso, riconosce la propria
vulnerabilita, misura la propria responsabilita. E lo spazio in cui si forma il gusto del vivere,
il desiderio del bene, la capacita di sperare. Se la politica pretende di essere “arte del
possibile”, allora deve custodire anche cio che rende possibile una convivenza degna: il
senso, la fiducia, la parola, la cura dell'umano.

Ecco perché parlare di spiritualita e politica e oggi controcorrente, ma necessario. Perché
senza questa profondita la politica si impoverisce, si svuota, si riduce a spettacolo. E allora
cio che resta non é piu politica, ma amministrazione dell’ansia collettiva, produzione di
consenso, gestione delle paure.

L'io, il noi e la responsabilita per il futuro

Ogni essere umano e chiamato a diventare se stesso, ma questo avviene sempre in
relazione. Non esiste un io che non sia anche un io-con-gli-altri. La responsabilita verso se



stessi &, nello stesso tempo, responsabilita verso gli altri: verso chi ci vive accanto, verso chi
é fragile, verso chi e invisibile, verso chi non ha voce.

C’e un “con” e c’eé un “per”. Costruire insieme la casa comune significa costruirla con gli altri
e anche per gli altri. E “gli altri” non sono soltanto i contemporanei: sono anche coloro che
verranno dopo di noi. Parlare di futuro non é un esercizio retorico: & riconoscere che le
nostre scelte di oggi ricadono su vite che non possono ancora difendersi, non possono
ancora votare, non possono ancora protestare. La politica che non guarda al futuro tradisce
la propria vocazione.

In questa prospettiva, la spiritualitd & la capacita di non assolutizzare il proprio mondo
privato. E la capacita di non ridurre I'orizzonte alle dimensioni della propria cerchia di
interessi. E la resistenza a quella tentazione, tanto comune, di vivere come se il bene
comune fosse la semplice somma dei beni individuali. I1 bene comune é invece
un’operazione complessa: un dare e un togliere, una sintesi che tutela la liberta di tutti e
chiede a ciascuno prestazioni, oneri, talvolta sacrifici.

La responsabilita & anche capacita di sostenere la complessita. E capacita di sottrarsi alle
scorciatoie che trasformano la politica in tifo. E capacita di tenere insieme I'esigenza dell’io
e I'esigenza del noi, senza che I'una annienti I’altra.

Contro I’homo absolutus: spiritualita come passione per 'umano

Il paradigma dell’homo absolutus é la figura dell’individuo sciolto da legami, che concepisce
la liberta come assenza di vincoli e come rifiuto dei debiti verso gli altri. E I'individuo che
non riconosce cid che ha ricevuto, né sente responsabilita verso cido che dovra lasciare. E
I'individuo che assolutizza il proprio particolare e ignora 'idea di interesse collettivo.

Questo modello antropologico produce una societa frammentata: una societa in cui la
reciprocita si indebolisce, la fiducia si erode, la solidarieta appare ingenua. Produce anche
una politica che tende a parlare alla pancia, perché il linguaggio della complessita chiede
fatica, mentre il linguaggio delle emozioni immediate chiede soltanto reazione.

Per questo dico che la spiritualita é rifiuto dell’homo absolutus e, positivamente, & passione
per I'umano. E attenzione alla persona e alla sua sofferenza. E apertura alle domande del
senso: direzione, significato, gusto. E capacitd di costruire un orizzonte condiviso, un
linguaggio comune, una speranza condivisa. E questa passione per l'umano pu® essere
presente in persone laiche, agnostiche o atee; e pud invece essere assente in persone
credenti e confessionalmente militanti. La spiritualita, nel senso che sto evocando, € una
qualitd umana prima che religiosa.

Quando la politica perde la passione per I'umano, si riduce a gestione. Quando perde il senso
dell'umano concreto, diventa ideologia o propaganda. E quando perde la capacita di soffrire
con chi soffre, diventa cinismo.



Interiorita e qualita della democrazia

Coltivare l'interiorita e un atto profondamente politico. L’interiorita é il luogo in cui si forgia
la liberta, in cui si elaborano convinzioni, in cui matura la forza di dire di no. E il luogo in cui
si impara a pensare 'oggi e a immaginare il futuro. E il luogo in cui si riconosce anche
I'ombra che abita ciascuno di noi.

Se io sono abitato da difese, da paure che mi distanziano dagli altri, non agird in modo
solidale. Dimensioni come condivisione, accoglienza e compassione mi appariranno
estranee. Tenderd piuttosto a rigettare il male sugli altri: colpevolizzando, perfino
demonizzando. E cosi costruisco la mia barricata: io ho ragione e I'altro ha torto. Costruisco
un “noi” contro “loro”.

Questa e una scorciatoia: mi evita la fatica del pensiero e mi evita il confronto con la
complessita delle situazioni. Ma e una scorciatoia distruttiva, perché erode le basi stesse
della convivenza. La democrazia, infatti, non e soltanto un insieme di istituzioni: ¢ anche
qualita umana delle persone. Una democrazia abitata da cittadini incapaci di discernimento
sara fragile, manipolabile, esposta alla seduzione della semplificazione aggressiva.

Per questo la vita interiore é virtl del cittadino. E parte dellidentikit di una persona
seriamente impegnata in politica. E il luogo in cui si forma il pensiero critico e la capacita di
selezionare, comprendere, valutare le informazioni.

La politica dell’incivilta e la crisi della parola pubblica

Oggi, in molte democrazie, assistiamo alla diffusione di quella che alcuni hanno chiamato
“politica dell'incivilta”. Rozzezza e aggressivita, insulto e demonizzazione dell’avversario,
menzogne e calunnie, diffamazione e uso dei mezzi di comunicazione per screditare I'altro
scandiscono sempre pill la quotidianita della vita politica.

L’incivilta non e piu soltanto un episodio di maleducazione: diventa strategia. Ha capacita di
identificare, mobilitare, aggregare. Ma lo fa attraverso un livellamento verso il basso di
contenuti e modi del fare politica. E una modalita funzionale al sistema comunicativo,
perché oggi la politica & essenzialmente comunicazione politica: occupazione del mercato
dell’attenzione, presenza costante in scena, trasformazione del dibattito in intrattenimento.

Quando la politica diventa merce da intrattenimento, viene misurata con criteri quantitativi:
audience, minuti in tv, trending topics. E allora chi “buca il video” puo apparire piu efficace
di chi argomenta, analizza, propone con prudenza. In questo clima, la parola viene
snaturata: non conta la forza dell'argomentazione, ma la virulenza dell'urlo; non conta
convincere, ma sopraffare.

Recuperare una dimensione spirituale significa difendere la parola dall'uso violento.
Significa riportare la parola al suo compito: creare fiducia, aprire spazi alternativi alla
violenza, rendere possibile la convivenza tra diversi. Significa anche educare a un uso della
parola che non umili, non ricatti, non calunni.



La politica come relazione e gestione del conflitto

La politica & relazione. E il lavoro, e dunque anche fatica e sforzo, di organizzare e
regolamentare la vita insieme, di diversi. E lavoro di tessitura: tessere maglie che
consentano ai molti e diversi di convivere gli uni accanto agli altri. La politica assume come
dato di partenza la pluralita e cerca di permetterne e orientarne la convivenza.

Questo significa anche accettare il conflitto come costitutivo della vita sociale. La diversita e
il conflitto appartengono alla vita. Una politica seria non li nega, ma li assume, li comprende
e cerca vie quotidiane per pervenire al bene comune. Una politica civile cerca la con-
vivenza, non 'esasperazione del versus.

La politica nasce nello spazio del “tra”: tra me e 'altro, tra un gruppo sociale e un altro. In
questo “tra” si misura la qualita dell’agire politico. Chi riduce il “tra” a campo di battaglia
produce polarizzazione e paralisi. Chi lo abita come spazio di parola e di costruzione rende
possibile la convivenza.

Per questo é decisivo educare allo spazio pubblico: all’agora. Li la persona impara a non
essere soltanto individuo, ma cittadino. Li impara che la vita comune richiede mediazioni,
richiede pazienza, richiede il coraggio di non trasformare I'avversario in nemico.

Liberta interiore e resistenza al totalitarismo

Il cardine valoriale di una buona politica & la libertd. Governare pluralita e diversita
garantendone la liberta e il compito della politica, mentre il totalitarismo e 'annientamento
della pluralita e I'eliminazione dello spazio della relazione. La liberta, infatti, non é soltanto
liberta di fare: & liberta di pensare, di parlare, di dissentire.

I regimi totalitari non si accontentano di un ossequio esteriore. Vogliono invadere
I'interiorita, impossessarsi dell’anima. Vogliono determinare cid che devo pensare, dire,
credere; vogliono controllare persino il corpo. Il controllo dell’anima passa attraverso il
controllo del corpo: cosa indosso, come mi mostro, chi amo, con chi cammino.

Per questo lo spazio interiore e il primo luogo di costruzione della liberta. Un’interiorita
coltivata e alla base del pensiero critico, della capacita di selezionare e gestire le
informazioni, di pervenire a una conoscenza e formarsi un’opinione. Anche le relazioni
sociali vitali nascono da qui: dalla capacita di non vivere in difesa, dalla capacita di aprirsi
senza paura.

La libertd interiore rende possibile la liberta politica; la liberta politica tutela la liberta
interiore. Difendere I'una senza l'altra ¢ illusorio. Ecco perché la formazione del cittadino &
sempre anche formazione della persona.

La centralita della persona e la politica dei volti

Una politica alta, nobile, con la P maiuscola, punta al riconoscimento dell'umano e alla sua
custodia e valorizzazione. Questo e decisivo, soprattutto quando ricordiamo che il



Novecento e stato il secolo del misconoscimento dell'umano: nei campi nazisti e nei gulag,
ad Auschwitz e nella Kolyma.

La politica puo giungere a ridurre l'uvomo a nuda vita, a essere puramente biologico. Per
questo il rispetto della dignita inviolabile di ogni persona é un valore irrinunciabile. Non si
tratta di un principio astratto, ma di un criterio concreto: come tratto chi e debole? come
tratto chi é diverso? come tratto chi non ha potere?

Da qui nasce cio che chiamo una politica dei volti. Una politica sensibile al grido spesso
inespresso: «Perché mi viene fatto del male?». Una politica attenta ai migranti, agli esiliati, ai
vulnerabili, alle fasce deboli. Una politica in cui il “noi” della collettivita vuole articolarsi con
il massimo rispetto per 1'*io” di ciascuno, con il volto e il corpo di ciascuno.

Fare politica dei volti significa imparare a vedere. Il prossimo esiste quando accetto di
vederlo. Io mi faccio prossimo quando accetto di vedere l'altro nel suo bisogno e, piu
radicalmente, nella sua unicita. La politica non pud non essere attenta all’esperienza
universale della sofferenza umana. E la tragedia dei migranti & qui un banco di prova
decisivo.

La politica come vocazione e ascesi

La politica consiste in un lento e tenace superamento di dure difficolta, da compiersi con
passione e discernimento al tempo stesso, come afferma Max Weber. Non si puo fare
politica senza una fede, nel senso ampio del termine: una causa, un orientamento, una
convinzione che sostiene I'impegno.

Ma la politica conduce anche a gestire forza e potere, e per questo espone a tentazioni. La
prima e la vanita: la ricerca di visibilita, il protagonismo, I'apparire. Il sistema comunicativo
contemporaneo alimenta queste tentazioni e le normalizza: I'esserci sempre, I'avere una
dichiarazione su tutto, I'intervenire incessante.

Per questo la politica richiede ascesi: esercizio al governo di sé e delle proprie passioni.
Richiede conoscenza di sé, lotta interiore, capacita di dire di no a cio che seduce e corrompe.
Richiede anche la virtu della coerenza: cercare di vivere in prima persona cio che si chiede
agli altri.

N

La trasformazione personale, tuttavia, non e alternativa al cambiamento delle strutture:
deve procedere insieme. Conversione etica personale e trasformazione sociale devono
andare a braccetto. Altrimenti si cade o nel moralismo impotente o nel pragmatismo cinico.

| valori incarnati: un’etica del si e del no

I valori esistono solo in persone che li incarnano, ovvero che li vivono e ne pagano il prezzo.
L’onesta esiste in persone oneste, la giustizia in persone giuste, la rettitudine in persone

rette. Fare bene il proprio compito & essenziale. E questa serieta quotidiana, spesso
invisibile, & gia un atto politico.



Il comportamento etico richiede coraggio. Non é soltanto obbedienza: e anche capacita di
disobbedire. C’é un’etica del “si”, ma c’e anche un’etica del “no”: del non conformismo, del
resistere al potere dell’'omologazione, del non accettare il “cosi fan tutti”. Dire di no puo
avere costi: isolamento, derisione, emarginazione. Ma produce anche un bene profondo: la
stima di sé, il senso di integrita.

L’etica e riflessiva: riguarda il mio rapporto con gli altri, ma anche con me stesso. Fare il
male e anche farsi del male; fare il bene & anche farsi del bene. Questa dimensione, spesso
dimenticata, & decisiva nella formazione di chi opera nel pubblico, in amministrazioni, enti,
organizzazioni, partiti.

Una comunita politica matura non é quella in cui tutti sono d’accordo, ma quella in cui si puo
dissentire senza essere demonizzati, e in cui il dissenso puo diventare risorsa di verita e di
giustizia.

Un’etica minima dei comportamenti: sei parole che fanno strada

Vorrei, a questo punto, proporre un percorso su alcune parole che abbozzano un cammino
etico: serietd, rispetto, lealta, sincerita, responsabilita, integritd. Non sono grandi principi
astratti, ma pratiche quotidiane. Sono comportamenti che, se interiorizzati, trasformano
una persona e rendono pitt umani i luoghi in cui essa opera.

Serieta significa andare a fondo delle questioni, rifiutare la superficialith, assumere
competenze, studiare, analizzare dati e informazioni. La serieta & costosa: puo disturbare,
perché la persona seria scopre cio che altri vorrebbero tenere nascosto: favoritismi,
cordate, collusioni, interessi privati.

Rispetto é I'arte della stima reciproca. E guardare con attenzione, riconoscere limiti, evitare
la hybris. Il rispetto pone le basi della fiducia. E senza fiducia non c’é lavoro comune, non c’e
squadra, non c’¢ comunita. La fiducia nasce dalla parola: dalla parola mantenuta, dalla
parola non violenta, dalla parola che chiarisce invece di confondere.

Lealta si costruisce sulla fiducia. E alleanza in vista di obiettivi condivisi. Non é adulazione
né asservimento, ma scelta quotidiana. E chi guida deve saper “farsi scegliere” ogni giorno,
non con la complicitd, ma con l'autorevolezza. Quando la lealta si corrompe, emergono
mentalita mafiose: cricche, coperture reciproche, scambi di favori.

Sincerita e franchezza, parresia, liberta di parola. Non significa dire tutto, ma non mentire e
non fingere. La sincerita & comunicazione chiara: non imbonisce, non inganna, non truffa. In
tempi di parola manipolata, I'uomo sincero puo diventare un “martire della parola” paga un
prezzo per la verita.

Responsabilita significa rispondere di sé, del proprio ruolo, delle proprie azioni. Significa
anche mantenere promesse. Promettere € impegnare se stessi al futuro. La promessa
mantenuta crea fiducia, rende affidabile.



Integrita e il vertice: interezza personale, coerenza tra parole e azioni, incorruttibilita.
L'uomo integro non e doppio, non e manipolabile, non é corrompibile. Abita se stesso con
solidita.

Conclusione: passione e discernimento per custodire 'umano

La politica & un lento e tenace superamento delle difficoltd. Richiede passione e
discernimento insieme. Richiede la capacitd di continuare anche quando le speranze
sembrano crollare, di non cedere al cinismo, di non abdicare alla responsabilita.

In un tempo in cui la politica rischia di diventare spettacolo e l'inciviltd una strategia, la
spiritualita - intesa come ricerca di senso, cura dell’'interiorita, passione per 'umano - non &
un ornamento: € una necessitd. Essa e la risorsa che consente di resistere alla
banalizzazione del male, alla riduzione dell’altro a nemico, alla semplificazione violenta.

Se vogliamo una politica veramente politica, cioe umana, dobbiamo custodire I'umano.
Dobbiamo custodire i volti, la parola, la libertd. Dobbiamo formare cittadini capaci di
interiorita, capaci di responsabilita, capaci di integritd. Solo cosi la polis potra essere
davvero casa comune, e non campo di battaglia.



	La passione per la politica
	Perché parlare oggi di spiritualità e politica
	L’io, il noi e la responsabilità per il futuro
	Contro l’homo absolutus: spiritualità come passione per l’umano
	Interiorità e qualità della democrazia
	La politica dell’inciviltà e la crisi della parola pubblica
	La politica come relazione e gestione del conflitto
	Libertà interiore e resistenza al totalitarismo
	La centralità della persona e la politica dei volti
	La politica come vocazione e ascesi
	I valori incarnati: un’etica del sì e del no
	Un’etica minima dei comportamenti: sei parole che fanno strada
	Conclusione: passione e discernimento per custodire l’umano


