
La passione per la politica
Il senso, le motivazioni e la dimensione spirituale

di Luciano Manicardi

Sintesi dei suoi interventi alla Scuola di Piccole Officine Politiche

a cura dell’équipe della Pastorale Sociale e del Lavoro 

Perché parlare oggi di spiritualità e politica
Parlare  oggi  di  spiritualità  e  politica  può  apparire  fuori  tempo,  se  non  addirittura 
provocatorio. Viviamo infatti in un’epoca in cui la politica tende a essere ridotta a tecnica di  
governo, a gestione del consenso, a comunicazione strategica. In questo contesto, evocare la 
spiritualità  sembra  quasi  un  lusso  o  una  fuga  dalla  realtà:  come  se  la  spiritualità  
appartenesse soltanto all’intimità delle coscienze o alle pratiche religiose, mentre la politica 
sarebbe il regno del calcolo e dell’efficacia.

Eppure, se liberiamo la parola “spiritualità” da ogni riduzione confessionale o intimistica, 
scopriamo che essa tocca il cuore stesso dell’esperienza politica. Spiritualità, per come la 
intendo,  è  la  ricerca  del  senso  del  vivere,  la  capacità  di  orientare  l’esistenza,  il  lavoro 
paziente  di  costruzione  delle  condizioni  del  vivere  insieme.  Essa  riguarda  l’io,  ma 
inseparabilmente  anche  il  noi.  E  proprio  per  questo  non  è  estranea  alla  politica:  ne 
costituisce una dimensione originaria e irrinunciabile.

Quando dico “spiritualità”, non sto dunque indicando un recinto, ma un’apertura: una via.  
Sto indicando uno spazio in cui l’essere umano interroga se stesso,  riconosce la propria 
vulnerabilità, misura la propria responsabilità. È lo spazio in cui si forma il gusto del vivere, 
il  desiderio  del  bene,  la  capacità  di  sperare.  Se  la  politica  pretende  di  essere  “arte  del 
possibile”,  allora deve custodire anche ciò che rende possibile  una convivenza degna:  il 
senso, la fiducia, la parola, la cura dell’umano.

Ecco perché parlare di spiritualità e politica è oggi controcorrente, ma necessario. Perché 
senza questa profondità la politica si impoverisce, si svuota, si riduce a spettacolo. E allora 
ciò che resta non è più politica,  ma amministrazione dell’ansia collettiva,  produzione di 
consenso, gestione delle paure.

L’io, il noi e la responsabilità per il futuro
Ogni  essere  umano  è  chiamato  a  diventare  se  stesso,  ma  questo  avviene  sempre  in 
relazione. Non esiste un io che non sia anche un io-con-gli-altri. La responsabilità verso se 



stessi è, nello stesso tempo, responsabilità verso gli altri: verso chi ci vive accanto, verso chi 
è fragile, verso chi è invisibile, verso chi non ha voce.

C’è un “con” e c’è un “per”. Costruire insieme la casa comune significa costruirla con gli altri  
e anche per gli altri. E “gli altri” non sono soltanto i contemporanei: sono anche coloro che 
verranno dopo di noi. Parlare di futuro non è un esercizio retorico: è riconoscere che le  
nostre  scelte  di  oggi  ricadono su  vite  che non possono ancora  difendersi,  non possono 
ancora votare, non possono ancora protestare. La politica che non guarda al futuro tradisce 
la propria vocazione.

In questa prospettiva,  la spiritualità è la capacità di  non assolutizzare il  proprio mondo 
privato.  È  la  capacità  di  non ridurre l’orizzonte alle  dimensioni  della  propria cerchia di 
interessi.  È  la  resistenza  a  quella  tentazione,  tanto  comune,  di  vivere  come  se  il  bene 
comune  fosse  la  semplice  somma  dei  beni  individuali.  Il  bene  comune  è  invece 
un’operazione complessa: un dare e un togliere, una sintesi che tutela la libertà di tutti e 
chiede a ciascuno prestazioni, oneri, talvolta sacrifici.

La responsabilità è anche capacità di sostenere la complessità. È capacità di sottrarsi alle 
scorciatoie che trasformano la politica in tifo. È capacità di tenere insieme l’esigenza dell’io 
e l’esigenza del noi, senza che l’una annienti l’altra.

Contro l’homo absolutus: spiritualità come passione per l’umano
Il paradigma dell’homo absolutus è la figura dell’individuo sciolto da legami, che concepisce 
la libertà come assenza di vincoli e come rifiuto dei debiti verso gli altri. È l’individuo che 
non riconosce ciò che ha ricevuto, né sente responsabilità verso ciò che dovrà lasciare. È 
l’individuo che assolutizza il proprio particolare e ignora l’idea di interesse collettivo.

Questo  modello  antropologico  produce  una  società  frammentata:  una  società  in  cui  la 
reciprocità si indebolisce, la fiducia si erode, la solidarietà appare ingenua. Produce anche 
una politica che tende a parlare alla pancia, perché il linguaggio della complessità chiede 
fatica, mentre il linguaggio delle emozioni immediate chiede soltanto reazione.

Per questo dico che la spiritualità è rifiuto dell’homo absolutus e, positivamente, è passione 
per l’umano. È attenzione alla persona e alla sua sofferenza. È apertura alle domande del  
senso:  direzione,  significato,  gusto.  È  capacità  di  costruire  un  orizzonte  condiviso,  un 
linguaggio  comune,  una  speranza  condivisa.  E  questa  passione  per  l’umano  può  essere 
presente  in  persone  laiche,  agnostiche  o  atee;  e  può  invece  essere  assente  in  persone 
credenti e confessionalmente militanti.  La spiritualità, nel senso che sto evocando, è una 
qualità umana prima che religiosa.

Quando la politica perde la passione per l’umano, si riduce a gestione. Quando perde il senso 
dell’umano concreto, diventa ideologia o propaganda. E quando perde la capacità di soffrire 
con chi soffre, diventa cinismo.



Interiorità e qualità della democrazia
Coltivare l’interiorità è un atto profondamente politico. L’interiorità è il luogo in cui si forgia 
la libertà, in cui si elaborano convinzioni, in cui matura la forza di dire di no. È il luogo in cui  
si  impara a pensare l’oggi e a immaginare il  futuro.  È il  luogo in cui si  riconosce anche 
l’ombra che abita ciascuno di noi.

Se io sono abitato da difese,  da paure che mi distanziano dagli  altri,  non agirò in modo 
solidale.  Dimensioni  come  condivisione,  accoglienza  e  compassione  mi  appariranno 
estranee.  Tenderò  piuttosto  a  rigettare  il  male  sugli  altri:  colpevolizzando,  perfino 
demonizzando. E così costruisco la mia barricata: io ho ragione e l’altro ha torto. Costruisco 
un “noi” contro “loro”.

Questa  è  una  scorciatoia:  mi  evita  la  fatica  del  pensiero  e  mi  evita  il  confronto  con  la 
complessità delle situazioni. Ma è una scorciatoia distruttiva, perché erode le basi stesse 
della convivenza. La democrazia, infatti, non è soltanto un insieme di istituzioni: è anche 
qualità umana delle persone. Una democrazia abitata da cittadini incapaci di discernimento 
sarà fragile, manipolabile, esposta alla seduzione della semplificazione aggressiva.

Per  questo  la  vita  interiore  è  virtù  del  cittadino.  È  parte  dell’identikit  di  una  persona 
seriamente impegnata in politica. È il luogo in cui si forma il pensiero critico e la capacità di  
selezionare, comprendere, valutare le informazioni.

La politica dell’inciviltà e la crisi della parola pubblica
Oggi, in molte democrazie, assistiamo alla diffusione di quella che alcuni hanno chiamato 
“politica dell’inciviltà”.  Rozzezza e aggressività,  insulto e demonizzazione dell’avversario, 
menzogne e calunnie, diffamazione e uso dei mezzi di comunicazione per screditare l’altro 
scandiscono sempre più la quotidianità della vita politica.

L’inciviltà non è più soltanto un episodio di maleducazione: diventa strategia. Ha capacità di 
identificare,  mobilitare,  aggregare.  Ma lo  fa  attraverso un livellamento verso il  basso di 
contenuti  e  modi  del  fare  politica.  È  una  modalità  funzionale  al  sistema  comunicativo, 
perché oggi la politica è essenzialmente comunicazione politica: occupazione del mercato 
dell’attenzione, presenza costante in scena, trasformazione del dibattito in intrattenimento.

Quando la politica diventa merce da intrattenimento, viene misurata con criteri quantitativi: 
audience, minuti in tv, trending topics. E allora chi “buca il video” può apparire più efficace 
di  chi  argomenta,  analizza,  propone  con  prudenza.  In  questo  clima,  la  parola  viene 
snaturata:  non  conta  la  forza  dell’argomentazione,  ma  la  virulenza  dell’urlo;  non  conta 
convincere, ma sopraffare.

Recuperare  una  dimensione  spirituale  significa  difendere  la  parola  dall’uso  violento. 
Significa  riportare  la  parola  al  suo  compito:  creare  fiducia,  aprire  spazi  alternativi  alla 
violenza, rendere possibile la convivenza tra diversi. Significa anche educare a un uso della 
parola che non umili, non ricatti, non calunni.



La politica come relazione e gestione del conflitto
La  politica  è  relazione.  È  il  lavoro,  e  dunque  anche  fatica  e  sforzo,  di  organizzare  e  
regolamentare  la  vita  insieme,  di  diversi.  È  lavoro  di  tessitura:  tessere  maglie  che 
consentano ai molti e diversi di convivere gli uni accanto agli altri. La politica assume come  
dato di partenza la pluralità e cerca di permetterne e orientarne la convivenza.

Questo significa anche accettare il conflitto come costitutivo della vita sociale. La diversità e 
il conflitto appartengono alla vita. Una politica seria non li nega, ma li assume, li comprende  
e  cerca  vie  quotidiane  per  pervenire  al  bene  comune.  Una  politica  civile  cerca  la  con-
vivenza, non l’esasperazione del versus.

La politica nasce nello spazio del “tra”: tra me e l’altro, tra un gruppo sociale e un altro. In 
questo “tra” si misura la qualità dell’agire politico. Chi riduce il “tra” a campo di battaglia 
produce polarizzazione e paralisi. Chi lo abita come spazio di parola e di costruzione rende 
possibile la convivenza.

Per questo è decisivo educare allo spazio pubblico: all’agorà. Lì la persona impara a non 
essere soltanto individuo, ma cittadino. Lì impara che la vita comune richiede mediazioni, 
richiede pazienza, richiede il coraggio di non trasformare l’avversario in nemico.

Libertà interiore e resistenza al totalitarismo
Il  cardine  valoriale  di  una  buona  politica  è  la  libertà.  Governare  pluralità  e  diversità  
garantendone la libertà è il compito della politica, mentre il totalitarismo è l’annientamento 
della pluralità e l’eliminazione dello spazio della relazione. La libertà, infatti, non è soltanto  
libertà di fare: è libertà di pensare, di parlare, di dissentire.

I  regimi  totalitari  non  si  accontentano  di  un  ossequio  esteriore.  Vogliono  invadere 
l’interiorità,  impossessarsi  dell’anima.  Vogliono determinare  ciò  che  devo  pensare,  dire, 
credere;  vogliono controllare persino il  corpo.  Il  controllo dell’anima passa attraverso il 
controllo del corpo: cosa indosso, come mi mostro, chi amo, con chi cammino.

Per questo lo spazio interiore è il primo luogo di costruzione della libertà. Un’interiorità 
coltivata  è  alla  base  del  pensiero  critico,  della  capacità  di  selezionare  e  gestire  le 
informazioni,  di  pervenire  a  una  conoscenza  e  formarsi  un’opinione.  Anche  le  relazioni 
sociali vitali nascono da qui: dalla capacità di non vivere in difesa, dalla capacità di aprirsi  
senza paura.

La libertà  interiore rende possibile  la  libertà  politica;  la  libertà politica tutela  la  libertà 
interiore. Difendere l’una senza l’altra è illusorio. Ecco perché la formazione del cittadino è 
sempre anche formazione della persona.

La centralità della persona e la politica dei volti
Una politica alta, nobile, con la P maiuscola, punta al riconoscimento dell’umano e alla sua  
custodia  e  valorizzazione.  Questo  è  decisivo,  soprattutto  quando  ricordiamo  che  il 



Novecento è stato il secolo del misconoscimento dell’umano: nei campi nazisti e nei gulag,  
ad Auschwitz e nella Kolyma.

La politica può giungere a ridurre l’uomo a nuda vita, a essere puramente biologico. Per 
questo il rispetto della dignità inviolabile di ogni persona è un valore irrinunciabile. Non si  
tratta di un principio astratto, ma di un criterio concreto: come tratto chi è debole? come 
tratto chi è diverso? come tratto chi non ha potere?

Da qui nasce ciò che chiamo una politica dei volti.  Una politica sensibile al grido spesso 
inespresso: «Perché mi viene fatto del male?». Una politica attenta ai migranti, agli esiliati, ai  
vulnerabili, alle fasce deboli. Una politica in cui il “noi” della collettività vuole articolarsi con 
il massimo rispetto per l’“io” di ciascuno, con il volto e il corpo di ciascuno.

Fare politica  dei  volti  significa  imparare a  vedere.  Il  prossimo esiste  quando accetto di 
vederlo.  Io  mi  faccio  prossimo  quando  accetto  di  vedere  l’altro  nel  suo  bisogno  e,  più 
radicalmente,  nella  sua  unicità.  La  politica  non  può  non  essere  attenta  all’esperienza 
universale  della  sofferenza  umana.  E  la  tragedia  dei  migranti  è  qui  un  banco  di  prova 
decisivo.

La politica come vocazione e ascesi
La politica consiste in un lento e tenace superamento di dure difficoltà, da compiersi con 
passione  e  discernimento  al  tempo  stesso,  come  afferma  Max  Weber.  Non  si  può  fare 
politica  senza una fede,  nel  senso ampio del  termine:  una causa,  un orientamento,  una 
convinzione che sostiene l’impegno.

Ma la politica conduce anche a gestire forza e potere, e per questo espone a tentazioni. La 
prima è la vanità: la ricerca di visibilità, il protagonismo, l’apparire. Il sistema comunicativo 
contemporaneo alimenta queste tentazioni e le normalizza:  l’esserci  sempre,  l’avere una 
dichiarazione su tutto, l’intervenire incessante.

Per questo la politica richiede ascesi: esercizio al governo di sé e delle proprie passioni.  
Richiede conoscenza di sé, lotta interiore, capacità di dire di no a ciò che seduce e corrompe.  
Richiede anche la virtù della coerenza: cercare di vivere in prima persona ciò che si chiede 
agli altri.

La trasformazione personale,  tuttavia,  non è alternativa al  cambiamento delle strutture: 
deve  procedere  insieme.  Conversione  etica  personale  e  trasformazione  sociale  devono 
andare a braccetto. Altrimenti si cade o nel moralismo impotente o nel pragmatismo cinico.

I valori incarnati: un’etica del sì e del no
I valori esistono solo in persone che li incarnano, ovvero che li vivono e ne pagano il prezzo. 
L’onestà esiste in persone oneste, la giustizia in persone giuste, la rettitudine in persone 
rette.  Fare  bene  il  proprio  compito  è  essenziale.  E  questa  serietà  quotidiana,  spesso 
invisibile, è già un atto politico.



Il comportamento etico richiede coraggio. Non è soltanto obbedienza: è anche capacità di  
disobbedire. C’è un’etica del “sì”, ma c’è anche un’etica del “no”: del non conformismo, del  
resistere al potere dell’omologazione, del non accettare il  “così fan tutti”.  Dire di no può 
avere costi: isolamento, derisione, emarginazione. Ma produce anche un bene profondo: la 
stima di sé, il senso di integrità.

L’etica è riflessiva: riguarda il mio rapporto con gli altri, ma anche con me stesso. Fare il 
male è anche farsi del male; fare il bene è anche farsi del bene. Questa dimensione, spesso  
dimenticata, è decisiva nella formazione di chi opera nel pubblico, in amministrazioni, enti, 
organizzazioni, partiti.

Una comunità politica matura non è quella in cui tutti sono d’accordo, ma quella in cui si può 
dissentire senza essere demonizzati, e in cui il dissenso può diventare risorsa di verità e di  
giustizia.

Un’etica minima dei comportamenti: sei parole che fanno strada
Vorrei, a questo punto, proporre un percorso su alcune parole che abbozzano un cammino 
etico: serietà, rispetto, lealtà, sincerità, responsabilità, integrità. Non sono grandi principi 
astratti,  ma pratiche quotidiane.  Sono comportamenti  che,  se  interiorizzati,  trasformano 
una persona e rendono più umani i luoghi in cui essa opera.

Serietà  significa  andare  a  fondo  delle  questioni,  rifiutare  la  superficialità,  assumere 
competenze, studiare, analizzare dati e informazioni. La serietà è costosa: può disturbare, 
perché  la  persona  seria  scopre  ciò  che  altri  vorrebbero  tenere  nascosto:  favoritismi, 
cordate, collusioni, interessi privati.

Rispetto è l’arte della stima reciproca. È guardare con attenzione, riconoscere limiti, evitare 
la hybris. Il rispetto pone le basi della fiducia. E senza fiducia non c’è lavoro comune, non c’è 
squadra,  non  c’è  comunità.  La  fiducia  nasce  dalla  parola:  dalla  parola  mantenuta,  dalla 
parola non violenta, dalla parola che chiarisce invece di confondere.

Lealtà si costruisce sulla fiducia. È alleanza in vista di obiettivi condivisi. Non è adulazione 
né asservimento, ma scelta quotidiana. E chi guida deve saper “farsi scegliere” ogni giorno, 
non con la  complicità,  ma con l’autorevolezza.  Quando la  lealtà  si  corrompe,  emergono 
mentalità mafiose: cricche, coperture reciproche, scambi di favori.

Sincerità è franchezza, parresía, libertà di parola. Non significa dire tutto, ma non mentire e 
non fingere. La sincerità è comunicazione chiara: non imbonisce, non inganna, non truffa. In 
tempi di parola manipolata, l’uomo sincero può diventare un “martire della parola”: paga un 
prezzo per la verità.

Responsabilità significa rispondere di sé, del proprio ruolo, delle proprie azioni. Significa 
anche  mantenere  promesse.  Promettere  è  impegnare  se  stessi  al  futuro.  La  promessa 
mantenuta crea fiducia, rende affidabile.



Integrità  è  il  vertice:  interezza  personale,  coerenza  tra  parole  e  azioni,  incorruttibilità. 
L’uomo integro non è doppio, non è manipolabile, non è corrompibile. Abita se stesso con 
solidità.

Conclusione: passione e discernimento per custodire l’umano
La  politica  è  un  lento  e  tenace  superamento  delle  difficoltà.  Richiede  passione  e 
discernimento  insieme.  Richiede  la  capacità  di  continuare  anche  quando  le  speranze 
sembrano crollare, di non cedere al cinismo, di non abdicare alla responsabilità.

In un tempo in cui la politica rischia di diventare spettacolo e l’inciviltà una strategia, la  
spiritualità – intesa come ricerca di senso, cura dell’interiorità, passione per l’umano – non è 
un  ornamento:  è  una  necessità.  Essa  è  la  risorsa  che  consente  di  resistere  alla 
banalizzazione del male, alla riduzione dell’altro a nemico, alla semplificazione violenta.

Se  vogliamo  una  politica  veramente  politica,  cioè  umana,  dobbiamo  custodire  l’umano. 
Dobbiamo  custodire  i  volti,  la  parola,  la  libertà.  Dobbiamo  formare  cittadini  capaci  di 
interiorità,  capaci  di  responsabilità,  capaci  di  integrità.  Solo  così  la  polis  potrà  essere 
davvero casa comune, e non campo di battaglia.


	La passione per la politica
	Perché parlare oggi di spiritualità e politica
	L’io, il noi e la responsabilità per il futuro
	Contro l’homo absolutus: spiritualità come passione per l’umano
	Interiorità e qualità della democrazia
	La politica dell’inciviltà e la crisi della parola pubblica
	La politica come relazione e gestione del conflitto
	Libertà interiore e resistenza al totalitarismo
	La centralità della persona e la politica dei volti
	La politica come vocazione e ascesi
	I valori incarnati: un’etica del sì e del no
	Un’etica minima dei comportamenti: sei parole che fanno strada
	Conclusione: passione e discernimento per custodire l’umano


